
  

 

 

 

   

ء   2025،     2،شمارہ:4جلد:  

 ی تج   ی اور فک   ت : اسلوبی ‘‘ ی راز ج   ’’گلش ی مثن 

Masnavi‘‘Gulshan-e-Raaz-e-Jadeed's’’Stylistic and Intellectual Analysis 

 ہاشم   ڈاکٹر طالب حسی 

 ( جنکیڈ)اارُدو،پروفیس  اسسٹنٹ

 اسلام آباد  ،رسٹینیویو ارُدو مائی شعبہ

 حنی   ہم 

 ۔فل ارُدو اسکال  یما

 اسلام آباد  ،رسٹینیویو ارُدو مائی شعبہ

Dr. Talib Hussain Hashmi 

Assistant Professor Urdu, (Adjunct) 

Department of Urdu, MY University Islamabad 

drtalibhashmi@gmail.com 

Huma Hanif 

M.Phil Urdu Scholar 

Department of Urdu 

MY University Islamabad 

Abstract 
The Gulshan-e-Raz-e-Jadeed is one of Allama Iqbal’s profound poetics works that 

reflects his intellectual depth, spiritual insight and philosophical mastery. This paper 

investigates Iqbal’s poetic technique and style in Gulshan-e-Raz Jadeed, highlighting 

the integration of classical Persian poetic tradition with modern philosophical 

discourse. The study analyzes how Iqbal employs the question-answer format to 

structure his verses, creating a dialogic framework that facilitates deeper reflection 

and cognitive engagement. His style combines symbolism, metaphor and powerful 

imagery to convey complex spiritual and philosophical ideas with clarity and 

eloquence. The paper further explores Iqbal’s diction, rhythm, and use of Persianised 

vocabulary in Urdu to create a distinct aesthetic resonance, while maintaining 

intellectual rigour. His poetic style in this work reflects his ability to synthesise Sufi 

mystical themes with modern Islamic revivalist thought, creating poetry that 

transcends time and culture. The research concludes that Iqbal’s poetic technique in 

Gulshan-e-Raz Jadeed is not merely aesthetic but a strategic intellectual tool to revive 

Islamic consciousness, selfhood, and critical awakening in his readers. This study 

contributes to understanding how Iqbal’s unique poetic style in Gulshan-e-Raz Jadeed 

enhances its philosophical depth, establishing it as a masterpiece in modern Islamic 

and Urdu literature.                                                          
Keywords:  Iqbal, Gulshan-e-Raz Jadeed, Poetic Technique, Symbolism, Islamic Revivalism 

 ءو احیا یتجد  اسلامی ،یشاعرانہ اسلوب، علامت نگار ،یاقبال، گلشِ راز ج : الفاظ   ی کلی 

وہ   نام شیخ محمود بن عبدالکریم تھا۔  کا اصل  اور حکیم تھے، جن  زبان کے معروف صوفی شاعر  فارسی  ر ی 

 

 ست
ب

 

ش

ایران کے صوب ۱۲۸۸محمود   ء میں 

ر ی کا شمار ان بزرگ صوفی شعرا

 

 ست
ب

 

ش

ر ی کہلائے۔ 

 

 ست
ب

 

ش

ر  نامی گاؤں میں پیدا ہوئے اور اسی نسبت سے 

 

 ست
ب

 

ش

ء آذربائیجان کے شہر تبریز کے قریب 

 میں ہوتا ہے جنہوں نے تصوف کے دقیق موضوعات کو شعر کی سادہ، جامع اور رمز آلود زبان میں بین کیا۔ 

 

 

 



 

 

 

  

 ء   2025،      2،شمارہ: 4جلد: 

 

225 
 

 

 ‘‘ہے جو سوال وجواب کی صورت میں لکھی گئی اور تصوف کے مشکل مسائل کا حل پیش کرت ہے: ان کی شہرۂ آفاق تصنیف ’’ گلش راز  

دور کے فکی   اور جی  ‘‘میں مخاطب کیا  راز جی  اقبال نے اپنے کلام’’گلش  راز‘‘کو علامہ  ’’گلش 

ر ی کا ی کارنامہ آج بھی صوفیانہ اد 

 

 ست
ب

 

ش

ب اور  سوالات کا جواب اسی طرز میں دینے کی کوشش کی۔ 

اسلامی فلسفہ میں ایک اعلیٰ مقام رکھتا ہے۔

)۱(‘‘  

ر ی اپنے شیخ کی خدمت میں حاضر ہوئے۔ اسُ لمحے وہاں ایک سائل بھی موجود تھا، جو بہاء الدین زکریا ملتانی کے ایک 

 

 ست
ب

 

ش

 مری،  ایک مرتبہ محمود 

عرفان اور حقیقت وجود جیسے دقیق موضوعات شامل تھے۔ شیخ نے    امیر الحسینی کی جانب سے کچھ سوالات لے کر آیا تھا۔ ان سوالات میں تصوف،

ر ی نے اپنے شیخ کے حکم کی تعمیل میں نہایت انہماک سے سائل کے 

 

 ست
ب

 

ش

ر ی کے سپرد کی۔ 

 

 ست
ب

 

ش

ان سوالات کے جوابات دینے کی ذمہ داری محمود 

کہ انہوں نے ان جوابات کو شعری قالب میں ڈھالا۔ جب  سوالات سنے اور وہیں اسی مجلس میں جوابات بھی بین کرنے لگے۔دلچسپ بات ی ہے  

ئی۔ ی  پندرہ سوالات کے جوابات مکمل ہوئے تو ی تمام کلام مجموعے کی صورت اختیار کر گیا جسے بعد میں ’’گلش راز‘‘ کے نام سے شہرت حاصل ہو

کھتی ہے، جو سوال وجواب کی صورت میں پیچیدہ فلسفیانہ کتاب آج بھی تصوف اور عرفان اسلامی کے علمی وشعری ذخیرے میں ایک یادگار مقام ر

مسائل کو سہل اور حسی پیرای اظہار عطا کرت ہے۔ 

(۲)  

ر ی نے اپنی مثنی ’’گلش راز‘‘

 

 ست
ب

 

ش

میں ان  ی بھی روایت ملتی ہے کہ درحقیقت سائل نے جو سوالات کیے تھے، ان کی تعداد سترہ تھی، تاہم محمود 

ر ی نے انہیں   بعض محققین کے مطابق باقی دو سوالات ت کے جوابات قلم بند کیے۔  میں سے صرف پندرہ سوالا 

 

 ست
ب

 

ش

یا تو سوالات کی تکرار تھے یا پھر 

اپنی حکمت عملی کے تحت شامل نہ کیا، مگر جو پندرہ سوالات وجوابات مثنی میں شامل ہوئے، وہی اس کتاب کی علمی وعرفانی شناخت بنے۔ 

(۳)  

 سے علامہ اقبال نے گیارہ سوالات کو منتخب کیا اور ان کا جی انداز میں جواب دیتے ہوئے ’’گلش راز جی‘‘ تصنیف کی۔  انھی پندرہ سوالات میں

ر ی کی تقلید تک محدود نہیں رکھا بلکہ انہیں اپنے عہد کے فکی تقاضوں، اسلامی 

 

 ست
ب

 

ش

  اس کتاب میں علامہ نے ان سوالات کے جوابات کو صرف 

ر ی کے گلش راز سے مختلف اور منفرد ہیں۔ احیائی فک اور  

 

 ست
ب

 

ش

فلسفہ خودی کی روشنی میں نئے معانی عطا کیے۔ یوں اقبال کے جوابات کئی حوالوں سے 

 بلکہ انہوں نے ہر سوال کو اپنی بصیرت، علم الکلام، جی فلسفے اور قرآن فہمی کی روشنی میں جواب دے کر ’’ گلش راز جی‘‘کو محض شرح نہیں

 آزاد اور تخلیقی فکی تصنیف بنا دیا۔ایک 

اقبال کی ایک مختصر مثنی ہے جس میں کل   راز جی‘‘علامہ  راز‘‘ میں اشعار کی    ۴۲۳’’گلش  ’’گلش  ر ی کی 

 

 ست
ب

 

ش

اشعار شامل ہیں، جب کہ محمود 

وہ لمحہ جب حکیم س کی سوزش سے اہلِ   تعداد تقریباً ایک ہزار ہے۔ ’’گلش راز جی‘‘ کے آغاز میں ایک قطعہ موجود ہے  

فََ

 

ن

الامت اقبال، اپنی 

مشرق کو جھنجھوڑتے ہوئے ارشاد فرماتے ہیں کہ میں نے اپنی شاعری کے ذریعے تمہیں خواب غفلت سے جگا دیا ہے۔اس کے بعد تین بندوں پر  

 ہیں جن کے جوابات مختلف اشعار پر  مشتمل تمہید ہے جو مثنی کے فکی پس منظر کو واضح کرت ہے۔ اس کے بعد اقبال نے نو سوالات بین کیے

ر ی کے تمام سوالات کا جواب دینے کے بجائے ان میں سے گیارہ سوالات کو منتخب کرکے اپنی 

 

 ست
ب

 

ش

  مشتمل ہیں۔ درحقیقت علامہ اقبال نے محمود 

انہی سوالات کو اہم سمجھا جن کا تعلق    اقبال نے حکمت کے مطابق ملا کر نو سوالات کی ترتیب قائم کی۔ اس انتخاب کی حکمت ی بتائی جات ہے کہ

گرد    انسان کی خودی، اس کی حقیقت، مقصد حیات اور عرفان الٰہی سے تھا۔ باقی سوالات زیادہ تر تصوف کی رمزی اصطلاحات اور علامتی مفاہیم کے

   گھومتے تھے۔ ان میں ی دریافت کیا گیا کہ چشم ولب کن حقائق کی نمائندگی کرتے ہیں، رخسار، زلف
ِ
اور خال کے کیا باطنی معانی ہیں، نیز شراب

حسن اور مے خوار کی حقیقت کیا ہے اور ی سب علامات کن روحانی حقیقتوں کی طرف اشارہ کرت ہیں۔علامہ اقبال کے نزدیک ان موضوعات پر 



 

 

 

  

 ء   2025،      2،شمارہ: 4جلد: 

 

226 
 

 

انتخاب کو انہی سوالات تک محدود رکھا جو  بحث ان کے اصل مقصود یعنی مسلمان کے فکی احیاء سے کم تعلق رکھتی تھی، اس لیے انہوں نے اپنے  

اسلامی فک اور فلسفہ خودی کی توضیح وتربیت کے لیے ناگزیر تھے۔“

(۴) 

ب اہلِ فک کے لیے ی سوال باعثِ تدبر ہے کہ علامہ اقبالؒ کو ان سوالات کے جوابات نئے سرے سے لکھنے کی ضرورت کیوں پیش آئی؟ اس کاجوا

 ظ میں دیا ہے: خلیفہ عبدالحکیم نے ان الفا

ر ی کی ی مثنی فارسی صوفیانہ ادب کا ایک عظیم  

 

 ست
ب

 

ش

’’علامہ اقبال نے ’’گلشِ راز‘‘ کے مطالعے میں ی نکتہ اٹھایا کہ اگرچہ 

شاہکار سمجھی جات ہے، تاہم اس میں ذات و صفاتِ الٰہیہ اور حیات و کائنات کے متعلق جو نظریات بین کیے گئے ہیں، ان 

ہیں۔ اقبال کا اعتراض بنیادی طور پر اس بات پر    روحِ اسلام کے منافیتصورات شامل ہیں جو اقبال کے نزدیک    میں کئی ایسے

پر   مقامات  نے بعض  ر ی 

 

 ست
ب

 

ش

کہ  اسلامی ہے  عقائد غیر  ایسے  کے بعض  الوجود  وحدت  اور  اسلامی   فلسفیانہ نظریات  کو 

ر ی کا ی رجحان  اصطلاحات کا لباس پہنا کر پیش کیا ہے جو حقیقی  

 

 ست
ب

 

ش

اسلامی توحید اور قرآنی فک سے میل نہیں کھاتے۔ مثلاً 

اس  اقبال کے نزدیک اسلامی فک کے  کا تصور پیش کیا جائے،  اور خالق کے فرق کو مٹاتے ہوئے وحدت مطلقہ  کہ کائنات 

۔ اقبال کا خیال تھا کہ اس مثنی خالق اور مخلوق کی جاگانہ حقیقت کو تسلیم کیا گیا ہےبنیادی اصول کے خلاف ہے جس میں  

فعال، باعمل، اور شعور و ارادہ  میں بعض ایسے فلسفیانہ اور صوفیانہ افکار کو قبول کیا گیا ہے جو اسلامی تصوف کی اصل روح یعنی 

 ہیں۔ اس  کے تصور کو کمزور کر دیتے ہیں اور انسان کو محض ایک مجذوب یا فنا شدہ ہستی بنا کر پیش کرتے  رکھنے والے انسان

صرف الفاظ اور اصطلاحات کے لیے اقبال نے ’’گلش راز‘‘ کے بعض مباحث پر تنقید کرتے ہوئے امت کو خبردار کیا کہ  

اسلامی ہونے سے کوئی فک اسلامی نہیں ہو جات، جب تک اس کا حقیقی روحانی و فکی ڈھانچہ اسلام کے اصولِ توحید، حیات 

کا خیال تھا کہ ایسے نظریات انسان کو عملی زندگی سے دور کرکے صرف تجریی فک اور    ۔اقبالاور عمل سے ہم آہنگ نہ ہو

وحدت الوجود کے مبالغہ آمیز تصورات میں الجھا دیتے ہیں، جو قرآن کے فعال، تخلیقی اور باعمل انسان کے تصور سے ہم 

بات کو اسلام کے حقیقی تصور حیات، فلسفہ آہنگ نہیں۔ اسی وجہ سے اقبال نے ’’ گلش راز جی‘‘میں ان سوالات کے جوا

خودی اور فکی بیداری کی روشنی میں بین کیا، تاکہ مسلمان اپنے آپ کو محض ماضی کے تصوف تک محدود نہ کرے بل کہ 

عصر حاضر کے چیلنجز کا سامنا علم، عمل، خودی اور یقین کے ساتھ کر سکے۔ ‘‘

( ۵)

 

میں اپنی مثنی لکھنے کی ایک اہم وجہ ی بین کی ہے کہ جس طرح تبریز نے منگولوں کے طوفان کی تباہ کاریوں کو  اقبال نے ’’گلش راز جی‘‘ کی تمہید 

  خان کے فتنہ و فساد سے بھی

 

 ر
گت

 

ن  
چ

 اپنی آنکھوں سے دیکھا تھا، اسی طرح میرے سامنے مغربی تہذیب کی وہ غارت گری ہے جو عالم مشرق کے لیے 

قبال کی فک کی گہرائی کو ظاہر کرتا ہے کہ ان کے نزدیک مغربی تہذیب کا مادیت پرستانہ نظام مشرق کی روحانی و فکی  زیادہ خطرناک ہے۔ی جملہ ا 

  خان کی تلوار نے جسمانی و تمدنی تباہی پھیلائی تھی۔علامہ اقبال کی فک کا بنیادی ستون تصو

 

 ر
گت

 

ن  
چ

ر خودی ہے۔ ان زندگی کو اسی طرح مٹا سکتا ہے جیسے 

ل   خودی کی تعمیر کا مفہوم ی ہے کہ انسان دریا میں رہتے ہوئے بھی بطور گوہر اپنی انفرادیت برقرار رکھے، یعنی خارجی اثرات اور ماحو کے نزدیک

کے دباؤ سے اپنی اصل حقیقت کو کھونے نہ دے۔ مزی برآں، خودی کا ی تصور صرف استقامت تک محدود نہیں بل کہ اس میں ارتقا اور مسلسل  

کی جہت بھی شامل ہے، جس کے ذریعے انسان اپنی ذات کی تہہ در تہہ صلاحیتوں کو دریافت کرکے کمال کی منزلوں کو طے کرتا ہے اور خلافتِ ترقی 

 ارضی کے مقصد کو حقیقی معنوں میں پورا کرتا ہے۔ 



 

 

 

  

 ء   2025،      2،شمارہ: 4جلد: 

 

227 
 

 

مثنی کے آغاز میں ہی اپنے قاری کو تنبیہ کرتے ہیں کہ  چوں کہ علامہ اقبال ادب برائے ادب یا ادب برائے تفریح کے قائل نہ تھے، اس لیے وہ  

میرے اشعار کو محض شاعری نہ سمجھو، بلکہ ان کے پسِ پشت چھپے ہوئے عمیق مفاہیم تک رسائی حاصل کرنے کی کوشش کرو۔اقبال واضح الفاظ  

عری عامیانہ تفریح یا سطحی جذبات انگیزی کے بجائے میں فرماتے ہیں کہ مجھے اس بات میں کوئی جھجھک یا شرمندگی محسوس نہیں ہوت کہ میری شا

مقصدیت سے لبریز ہے۔ وہ مزی کہتے ہیں کہ عارف شاعر عطار 

(۶) 
جیسے لوگ صدیوں بعد پیدا ہوتے ہیں، اس لیے اگر میری شاعری میں بھی وہی   

اس حقیقت کو نمایاں کرتا ہے کہ ان کی شاعری کا مقصد محض حکمت وعرفان کی روشنی ملے تو ی باعث فخر ہے نہ کہ باعثِ شرم۔اقبال کا ی طرزِ فک 

کو پہچان کر اپنی   جمالیات تسکین یا ادبی لطف دینا نہیں بلکہ قاری کی روحانی تربیت، فکی بیداری اور خودی کی تعمیر ہے، تاکہ وہ زندگی کے حقیقی مقصد

 ذات کی تکمیل کر سکے: 
 

نای  عار  خود  شاعری  زیں   مرا 

قر صد  در  نایکہ  عطار  یک  ن 

)۷( 

 

 ’’ گلش راز جی‘‘:)سوالات وجوابات کی روشنی میں( 

 : فک وتفکر جو حقیقی منزل کی طرف رہنمائی کر سکے یعنی صحیح وصالح تفکر؟ ۱سوال نمبر

تحی  در  خویشم  فک  از   

 

ست

 

خ

 

ت

 

تفکر؟  گویندش  آنکہ  است  چیز   چہ 

 

است  راہ  شرط  را  ما  فک   کدامن 

گنہ گاہے  و  طاعت  گہ  است؟  چرا 

)۸(

 

 

کی منزل    پہلے سوال میں ی پوچھا گیا ہے کہ فک کیا ہے؟ ی کب صحیح )ثواب( اور کب غلط )گناہ( ہوت ہے؟ اور وہ کون سی چیز ہے جو انسان کو اس

 مقصود تک پہنچا سکتی ہے؟ 

وہ   اور اقبال کے نزدیک اس سوال کا جواب ان کے فلسفہ خودی میں مضمر ہے۔ ان کے مطابق فک دراصل  عمل ہے جس میں انسان اپنے باطن 

بلکہ اس   ظاہر، یعنی اپنے نفس اور پوری کائنات کا گہرائی سے مشاہدہ کرتا ہے۔ تاہم، اقبال اس مشاہدے کو محض عقلی سرگرمی تک محدود نہیں رکھتے

قت حقیقی علم عطا کرتا ہے جب عقل اور وجان  میں وجان کو بھی لازمی قرار دیتے ہیں۔ ان کے نزدیک انفس و آفاق کا ی مشاہدہ انسان کو اس و

 دونوں کی آنکھیں کھلی ہوں۔ 

رہ جات ہے مادی ظواہر تک محدود  تو اس کی فک گناہ بن جات ہے، کیونکہ عقل محض  کا سہارا لے  اگر انسان صرف عقل  اور    اقبال فرماتے ہیں کہ 

 شامل ہو تو یہی فک ثواب بن جات ہے اور انسان کو اس کی منزل مقصود یعنی حقیقت کاملہ تک نہیں پہنچ سکتی۔ لیکن جب عقل کے ساتھ وجان بھی

 معرفت الٰہی تک پہنچات ہے۔ 

 ( اپنے خطبات  ازاں  بعد  کو  Reconstruction of Religious Thought in Islamاقبال نے  اس تصور  بھی  ( میں 

اور روحانی ادراک حقیقت مطلقہ تک رسائی دیتے    وضاحت سے بین کیا ہے کہ حواس خمسہ سے حاصل شدہ علم محدود ہوتا ہے، جب کہ وجان 

وری  ہیں۔ انہوں نے عقل اور وجان کو دو آنکھیں قرار دیا ہے اور واضح کیا ہے کہ انفس و آفاق کے مشاہدے میں دونوں آنکھوں کا کھلا ہونا ضر

 ہے، کیونکہ ایک آنکھ بند ہو تو بصیرت ادھوری رہ جات ہے۔ 



 

 

 

  

 ء   2025،      2،شمارہ: 4جلد: 

 

228 
 

 

 : علم کیا ہے اور اس کا حاصل کیا ہے؟ ۲سوال نمبر  

آمد؟  ساحل   

 

س

م
عل

کہ  این  است  بحر   چہ 

آمد؟ حاصل  گوہر  چہ  او  قعر  ز 

)۹(

 

 

ہوتا  کیا گوہر مقصود حاصل  زنی سے ہمیں  غوطہ  اس میں  اور  ہے  کا علم ساحل  سا سمندر ہے جس  کون  وہ  کہ  گیا ہے  سوال میں پوچھا  دوسرے 

ہ سمندر خودی ہے جس کا کنارا شعور وآگہی ہے۔لیکن خودی )سمندر(سے مراد خودی مطلق )اللہ تعالیٰ( اور  ہے۔اقبال نے جواب میں لکھا ہے کہ و 

لیے کہا  خودی مقید )انسانی خودی( ہے ان دونوں خودیوں کے تعلق کو بحر اور موج کے تعلق سے ظاہر کیا گیا ہے اور شعور وآگہی کواس کا کنارااس  

 ہدہ انسان شعور سے ہی کرتا ہے۔اس پر ڈاکٹر عبدالمغنی یوں روشنی ڈالتے ہیں: گیا ہے کیوں کہ کائنات کا مشا

کے   وخبیر ہے۔انسان علم  جو علیم  خدا ہے،  کا باعث ہے۔منبع علم  واستحکام  ارتکاز  ’’خودی علم کے 

ذریعے بھی اللہ کو پہچان سکتاہے۔معرفت نفس سے عرفان کائنات اور آفاق پر قدرت حاصل ہوت  

باشعور خودی حقائق سے آگاہ ہو کر لازوال اور لامکاں ہو جات ہے‘‘ہے۔

)۱۰(  

کا  اقبال کے نزدیک خودی نہ صرف انسان کی شخصیت کا جوہر ہے بلکہ علم کے ارتکاز واستحکام کا بھی باعث بنتی ہے۔ ان کے فلسفے کے مطابق علم  

کا مکمل ہر شے  ہے، یعنی  وخبیر  جو علیم  اللہ تعالیٰ ہے  منبع  پرتو  اصل  کی  الٰہی  علم  اسی  دراصل  وہ  ہوتا ہے،  جو علم حاصل  کو  انسان  والا۔  رکھنے  علم   

اپنی   اللہ کی معرفت حاصل کر سکتا ہے۔ جب انسان معرفت نفس حاصل کرتا ہے، یعنی  باور کراتے ہیں کہ انسان علم کے ذریعے  ی  ہے۔اقبال 

 آگاہ ہو جاتا ہے۔ اسی عرفان کے ذریعے انسان کو آفاق پر تصرف اور قدرت نصیب ہوت  حقیقت کو پہچان لیتا ہے، تو وہ کائنات کی حقیقتوں سے بھی

ولامکاں  ہے۔اقبال کے مطابق باشعور خودی وہ خودی ہے جو حقائق کائنات سے آگاہ ہو کر محدود زمانی ومکانی قیود سے آزاد ہو جات ہے اور لازوال  

 ہے جس میں انسان عبدیت اور نیابت الٰہی کا حقیقی درجہ حاصل کرتا ہے۔ کی صفات حاصل کر لیتی ہے۔ یہی خودی کی معراج 

ئنات کا  اقبال کے نزدیک ی کائنات انسان کے استفادے اور تسخیر کے لیے بنائی گئی ہے۔ اگر انسان اس کائنات کا مشاہدہ اور ادراک نہ کرے تو کا 

اور   کا کوئی حقیقی مقصد  اس  اپنی جگہ قائم رہے گا، مگر  اے  وجود  انسان کو مخاطب کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ  حیثیت باقی نہیں رہے گی۔اقبال 

اور خدا شناسی حاصل کر لے گا تو گوہر مقصود یعنی خود شناسی  گا  تو اپنی حقیقت کو پہچان لے  اندر خدا کی صفات پیدا کر۔ جب  اپنے  اس  انسان!  ۔ 

 بلکہ نوری ہے۔ی نوری قوت تجھے زمان ومکان کی حدود سے بھی آگے لے جا سکتی  معرفت سے تجھے ی احساس ہوگا کہ تیری اصل حیثیت مادی نہیں 

اور تو نئی دنیاؤں کو تسخیر کر سکتا ہے۔ اقبال کے نزدیک انسان کی عظمت اسی میں ہے کہ وہ اپنی خودی کو بیدار کر کے خدا کی نیابت ادا   ہے  کا حق 

 بجائے عمل، تسخیر اور تخلیق کی راہوں پر گامزن ہو۔ کرے اور کائنات کو محض مشاہدے تک محدود رکھنے کے 

 : انسان وخدا کے باہمی ربط کی صورت کیا ہے؟ ۳سوال نمبر  

چیست؟  بہم  واجب  و  ممکن   وصال 

چیست؟ کم  و  بیش  و  بعد  و  قرب  حدیث 

)۱۱(

 

 

واجب ہے اور اسکے سوا جوکچھ ہے وہ ممکن ہے  ممکن اورواجب میں باہمی وصال کیا ہے؟ نزدیک اور دور، زیادہ اور کم کی بات کیا ہے؟ )ذات الٰہی  

وصال  عارفوں کے نزدیک صرف بندہ ہی قرب الٰہی کا خواہش مند نہیں ہوتابلکہ اللہ بھی اپنے بندے سے رابطے کا آرزو مند ہوتا ہے۔ی دو طرفہ  



 

 

 

  

 ء   2025،      2،شمارہ: 4جلد: 

 

229 
 

 

کا احسا س ہوتا ہے۔کبھی وصال کم ہوتا ہے کبھی زیادہ  کبھی اتنا شدی ہوجاتا ہے کہ قربت ہوجات ہے اور بعض اوقات اتنا کمزور کہ آپس میں دوری  

اس کاکیامطلب ہے۔

(۱۲) 

اس لیے کائنات    اقبال اپنے جواب میں فرماتے ہیں کہ ی جہاں اپنی ذات میں مستقل وجود نہیں رکھتا بلکہ اس کا وجود اللہ تعالیٰ کے وجود کا محتاج ہے۔ 

اقبال انسان کو دعوت فک دیتے ہیں کہ اگر وہ وجود حقیقی کی تلاش کرنا چاہتا ہے تو اسے چاہیے کہ اپنے  کا وجود حقیقی یا مستقل حیثیت کا حامل نہیں۔  

آپ میں گم ہو جائے، یعنی اپنی خودی کی گہرائی میں اتر کر اپنے رب کی معرفت حاصل کرے۔اقبال کے نزدیک ظاہری دنیا کی حقیقت مجازی ہے  

ور لازوال ہو۔ یہی تلاش انسان کو فنائے مجاز سے بقائے حقیقی کی منزل تک پہنچات ہے، جہاں اسے اپنی اصل  اور اصل حقیقت وہی ہے جو لامتناہی ا

 حقیقت اور مقام کا شعور حاصل ہوتا ہے۔ اقبال کے نزدیک جسم وروح میں مغائرت نہیں۔اس حوالے سے عبد السلام ندوی لکھتے ہیں: 

کا مذ کہ ہمرے متکلمین  وجسم جیسا  روح  اس صورت میں ’’وہ  اور  ہیں  ایک تسلیم کرتے  ہب ہے 

دی  رائے  بھی  خلاف  کے  اس  پر  موقعوں  ہے۔بعض  جات  ہو  ایک  طاقت  روحانی  اور  جسمانی 

ہے۔تاہم ان کا اصلی میلان اسی طرف ہے کہ روح وجسم میں مغائرت نہیں، بلکہ اتحاد ہے، چنانچہ 

ن کیاہے‘‘مثنی گلش راز جی میں اس کو نہایت صراحت کے ساتھ بی

)۱۳( 

ایک ہی حقیقت کے  بلکہ ی    روح اور جسم دراصل دو الگ الگ حقیقتیں نہیں ہیں علامہ اقبال اس حقیقت کو نہایت وضاحت سے بین کرتے ہیں کہ  

درخت کی  دونوں مل کر ہی اس    –ہیں۔ ان کے نزدیک جسم اور روح کی مثال ایسی ہی ہے جیسے ایک درخت کی جڑ اور اس کی شاخیں    مختلف مظاہر

حقیقتِ انسان کو صرف جسم اور مادے تک محدود کر  مکمل ہئیت بناتے ہیں۔ اقبال کی نظر میں مغربی فک کی سب سے بڑی کمزوری ی ہے کہ اس نے  

 سے مغرب کی ساری اور روح کی حقیقت کو یا تو نظر انداز کر دیا یا اسے محض ایک نفسیات کیفیت قرار دیا۔ اسی مادہ پرستانہ نقطۂ نظر کی وجہ   ہے  دیا

و مکاں کے قید خانےتہذیب   ادراک کرنے سے قاصر ہو گئی ہے۔    زمان  کا  اوپر اٹھ کر حقیقتِ مطلقہ  اور وہ عالم مادہ سے  میں مقید ہو کر رہ گئی ہے 

   دوسرے سے جا کر دیا سیاست اور مذہب کو ایکاقبال اس بات پر شدی افسوس کا اظہار کرتے ہیں کہ مغرب نے اپنی اسی محدود سوچ کی بنا پر  

و اخلاقی اقدار  ، حالاں کہ اسلام میں ی دونوں شعبے ایک ہی حقیقت کے دو پہلو ہیں۔ اس تفریق کا نتیجہ ی نکلا کہ مغرب میں انسان کی  ہے روحانی 

اس کے دل کی دنیا ویران ہو گئی۔ فرد کی زندگی محض معاشی مفادات، طاقت کے حصول اور مادی فلاح تک محدود ہو کر رہ گئی اور    ۔کمزور پڑ گئیں

اور حقیقی ترقیاقبال کے نزدیک   مادہ پرستی کی    انسان کی مکمل  اور  کو ایک وحدت کی صورت میں دیکھے  روح  اور  وہ جسم  اسی وقت ممکن ہے جب 

ن! اہل یورپ کے علم وفلسفہ کا زنجیروں کو توڑ کر روحانی اور اخلاقی رفعتوں کی طرف گامزن ہو۔اقبال مسلمان کو نصیحت کرتے ہیں کہ اے مسلما

 بل کہ نور مطالعہ ضرور کر لیکن اپنی سوچ اور فہم کو ان کی حدود تک محدود نہ کر لینا۔ اقبال انسان کو یاد دلاتے ہیں کہ تیری حقیقت محض مادہ نہیں

محض مادہ پرست ہو جائے تو اس کا واجب   ہے، اور تیری پرواز لامکاں سے بھی آگے تک ہے۔وہ سمجھاتے ہیں کہ اگر انسان بھی مغرب کی طرح

  )خدا( اور ممکن )انسان( کے قرب سے تعلق ٹوٹ جائے گا۔ لیکن اگر انسان نے اپنی معرفت کی شناخت کر لی تو وہ دراصل رب کے قرب کو پا لے 

 گا، کیوں کہ معرفت نفس ہی معرفت رب کی کنجی ہے۔ 

 پیوستگی کا مسئلہ کیا ہے؟ :خدا و بندہ یا خدا و دنیا کی جائی و ۴سوال نمبر 

شد  جا  چون  ہم  از  محدث  و   قدیم 

شد  خدا  دیگر  آں  شد  عالم  این   کہ 

 



 

 

 

  

 ء   2025،      2،شمارہ: 4جلد: 

 

230 
 

 

است  پاک  ذات  عارف  و  معروف   گر 

است؟ خاک  مشت  ایں  سر  در  سودا  چہ 

)۱۴( 

 

میں آئی۔ اگر خدا کامل اور بے    اقبال یہاں ی سوال اٹھاتے ہیں کہ ازلی ہستی یعنی خدا اور حادث ہستی یعنی کائنات کے درمیان جائی کیوں کر وجود

د سب کچھ نیاز ہے تو پھر اس نے اپنے سوا کسی اور کو کیوں پیدا کیا؟ اسی سوال میں وہ ی بھی استفسار کرتے ہیں کہ جب عارف ومعروف، شاہد و مشہو

ماغ میں کہاں سے جنم لیتا ہے؟اسی ایک ذات کی تجلی ہیں تو پھر ی اضطراب، حیرت اور جستجو کا لا متناہی سلسلہ انسان کے دل و د

(۱۵) 

اسی ملاپ کے عارفوں کے ہاں ی تصور عام پایا جاتا ہے کہ ارواح اپنی اصل یعنی ذاتِ الٰہی سے وصال کی خواہاں رہتی ہیں اور ان کی تمام تر جوجہد  

 نے انسان کو خود سے جا کیوں کیا۔ اقبال فرماتے لیے ہوت ہے۔ مگر علامہ اقبال اس سوال کا نہایت عمیق اور حکیمانہ جواب دیتے ہیں کہ آخر اللہ

نہ حرارت۔ ان کے نزدیک   ہیں کہ اگر انسان کی خودی یا انا خدا سے جا ہو کر فراق کا ذائقہ نہ چکھتی تو اس کی زندگی میں نہ تو کوئی حرکت باقی رہتی،

اور آرزو ہے۔ اگر ی جائی نہ ہوت   کا اصل مفہوم ہی جستجو، طلب  اور اضطراب پیدا نہ ہوتا جو اسے تلاش،  زندگی  وہ تڑپ  تو انسان کی روح میں 

 معرفت اور روحانی ارتقاء کی طرف لے جاتا ہے۔ 

۔ یہی جائی اس کے دل میں عشق  ہے اقبال مزی وضاحت کرتے ہیں کہ انسان اگر خدا کا عاشق بننے کی صلاحیت رکھتا ہے تو ی اسی فراق کی بدولت

اعلیٰ روحانی مقامات عطا کرت ہے۔ لیکن یہاں اقبال ایک انتہائی   بصیرت اور بھڑکات ہے اور عشق ہی وہ قوت ہے جو انسان کو معرفت،کی آگ  

یعنی   کرتا۔ اہم اور بنیادی نکتہ بین کرتے ہیں کہ اگرچہ انسان )انائے مقید( رب کا قرب حاصل کرتا ہے، مگر وہ اپنی انفرادیت اور خودی کو فنا نہیں 

نا‘‘ کے انسان اپنی پہچان، اختیار اور ارادے کو برقرار رکھتے ہوئے رب کے قرب سے فیض یاب ہوتا ہے۔ اقبال ’’عشرتِ قطرہ ہے دریا میں فنا ہو جا

ل دیتے ہیں کہ  قائل نہیں، کیونکہ ان کے نزدیک اگر قطرہ دریا میں فنا ہو کر اپنی جاگانہ حیثیت کھو دے تو اس کی حقیقت مٹ جات ہے۔ وہ مثا 

اور اسی کا حصہ بھی ہوت ہے۔ اسی طرح انسا ن کی جیسے سمندر اور موج دونوں کا وجود برقرار رہتا ہے؛ موج سمندر سے الگ بھی دکھائی دیتی ہے 

گم ہونے کے بجائے،   خودی، رب کے قرب سے فیض یاب ہوتے ہوئے بھی اپنا وجود قائم رکھتی ہے۔ اقبال کا ی فلسفہ انسان کو محض فنا کی وادی میں

 انسان دوست اور حیات افروز تصورِ بندگی کا عین ترجمان ہے۔  قرب حاصل کرنے کا سبق دیتا ہے، جو اسلام کےبااختیار رہ کر خدا کا  زندہ، باوقار اور

ار رکھتا ہے، جس کی وجہ سے وہ کبھی  سوال کے دوسرے حصے میں ی دریافت کیا گیا تھا کہ آخر انسان کے سر میں ی کیسا سودا ہے جو اسے ہر دم بے قر

 دراصل سکون نہیں پاتا۔ علامہ اقبال اس سوال کا نہایت عمیق اور حقیقت افروز جواب دیتے ہیں کہ ی کوئی سودا، واہمہ یا فریبِ نظر نہیں ہے بلکہ

ن کا ی اضطراب ہی دراصل عشق کی تجلی ہے۔ اسی اضطراب اور بے قراری میں اس کی زندگی کا حقیقی سرچشمہ پوشیدہ ہے۔ اقبال کے نزدیک انسا

یکی  یہی عشق ہے جو اس کی روح میں حرارت پیدا کرتا ہے، اس کے دل کو روشن کرتا ہے، اس کے وجود کو بصیرت عطا کرتا ہے اور اسے جمود کی تار 

 سے نکال کر ارتقاء، نشوونما اور تخلیقی عمل کی راہوں پر گامزن کر دیتا ہے۔ 

 ہیں کہ اگر انسان میں ی بے قراری اور طلب نہ ہوت تو اس کی زندگی محض ایک جامد اور بے معنی وجود بن کر رہ جات۔ یہی عشق  اقبال ی سبق دیتے

اور    ہے جو انسان کو آرزو، جستجو اور کوشش کی دولت عطا کرتا ہے اور اسے اس مقام تک لے جاتا ہے جہاں وہ اپنے رب کی معرفت، خودی کی تکمیل 

بلندی حاصل کرتا ہے۔ اقبال کی نظر میں عشق انسان کا سب سے بڑا اثاثہ ہے، جو نہ صرف اس کے دل کو زندہ رکھتا ہے بلکہ اس کی عقل    روحانی

وبصیرت کو بھی جلا بخشتا ہے اور اس کی ذات میں حرارتِ عمل پیدا کر کے اسے کائنات کا فعال اور باوقار خلیفہ بنا دیتا ہے۔

)۱۶(  

 



 

 

 

  

 ء   2025،      2،شمارہ: 4جلد: 

 

231 
 

 

 : انا کیا ہے اور اس کا ادراک کس طرح ممکن ہے؟ ۵سوال نمبر

کن  خبر  من  از  مرا  باشم  من   کہ 

کن‘‘؟ سفر  خود  ’’اندر  دارد  معنی  چہ 

)۱۷(

 

 

حقیقت میں کیا ہے؟ اور جب کہا جاتا ہے کہ انسان کو اپنی ذات کے اندر سفر کرنا چاہیے تو اس کے    "انا"یا    "من"یعنی    میںی سوال بھی اٹھایا گیا کہ  

مفہوم ہیں؟ اس کا مطلب ی ہے کہ انسان اپنی ظاہری شناخت اور مادی حدود سے آگے بڑھ کر اپنی باطنی حقیقت، اپنی اصل فطرت اور اپنے  کیا  

دراصل خود شناسی اور خدا شناسی کی طرف سفر ہے، جس میں انسان اپنی اصل حقیقت کو   inward journeyرب سے تعلق کو پہچانے۔ ی  

اور روح ایک  دریافت کرتا ہے او ر اپنے وجود کے رازوں سے پردہ اٹھاتا ہے۔اقبال جواب میں کہتے ہیں کہ اس سے پہلے تجھے بتا چکا ہوں کہ جسم 

دوسرے سے جا نہیں۔علامہ کے نزدیک انسان اپنے اندر کے سفرکے نتیجے میں زندگی کی حقیقت سے آشنا ہوکر زمان ومکاں کی حدود سے آزاد  

 لاہوت کی طرف سفر کرتاہے۔اقبال موت کو بھی اس سفر کا ایک مرحلہ قرار دیتے ہیں۔ ڈاکٹر سید عبداللہ لکھتے ہیں: ہوجاتا ہے اور عالم

دیا  قرار  کڑی  ایک  کی  حادثات  کی بجائے سلاسلہ  واقعہ  ایک  کو  راز میں مرگ  اقبال نے گلش   ’’

ا سفر  اسے’’  نے  ہے۔انھوں  شامل  میں  زندگی  گزرنا  سے  مرگ  سلسلہ  بخود  ہے۔گویا  خود  ز 

کردن‘‘بھی کہا ہے۔اس سفر کے ایک مرحلے کا نام مرگ ہے‘‘۔

)۱۸( 

ہے تو اسے    اقبال کے نزدیک زمان ومکاں انسان کی گرد راہ ہیں اورآسمان اس کی جولان گاہ۔ اقبال کا کہنا ہے کہ جب انسان اپنے باطن میں سفر کرتا

رضی شے نہیں بل کہ ازل سے موجود ہے۔ ی خودی ایسی حقیقت ہے جس کا ظہور والدین یا  جس خودی کا شعور حاصل ہوتا ہے، وہ کوئی حادثات یا عا 

اقبال   جسمانی اسباب کے محتاج نہیں، کیوں کہ اس کی اصل ماورائے زمان ومکان ہے اور اس کا وجود خدا کی عطا کردہ ازلی حقیقت پر قائم ہے۔ یوں

لدین کے ذریعے اس دنیا میں آیا، اس کی مکمل حقیقت نہیں ہے۔ اصل میں تو انسان کی ہستی ازل سے  ی پیغام دینا چاہتے ہیں کہ انسان کا جسم، جو وا 

ں میں  قائم ہے۔ اپنی اس ازلی حقیقت کو جاننے اور ی سمجھنے کے لیے کہ اس کے وجود کا مقصود کیا ہے، ضروری ہے کہ انسان اپنی ذات کی گہرائی 

  سے آشنا ہو۔ یہی خود شناسی دراصل خدا شناسی کی پہلی سیڑھی ہے۔ اترے، خود میں ڈوبے اور اپنی اصل حقیقت

 :جزو کل کا رشتہ و مفہوم کیا ہے؟ ۶سوال نمبر 

است؟  فزون  کل  از  او  آنکہ  است  جزو   چہ 

است؟ چون  جزو  آں   

 

 

 

ج طریق 

)۱۹(

 

 

؟اس سوال کا جواب بھی دراصل خودی کی توضیح و تشریح پوچھا گیا ہے کہ وہ جزو کیا ہے جو کل سے بڑھ کر ہے اوراسے جزو کی تلاش کا کیا طریقہ ہے

ہی ہے۔اقبال کہتے ہیں کہ خودی کی پرواز ہمرے اندازے سے کہیں زیادہ ہے۔وہ کل جو خودی سے بڑا نظر آتا ہے اس سے خودی کہیں بڑھ کر  

 ہے۔اہل نظر کی بصیرت میں ی کائنات بہت مختصر ہے ۔ 

میں ی بات واضح طور پر کہی تھی کہ وہ اپنے جوابات اپنے عہد کے فتنوں اور فکی چیلنجز کو مدنظر رکھتے ہوئے    علامہ اقبال نے اپنی مثنی کی ابتدا

اس میں محض ایک نقطے کی   اور زمین  دانوں نے ی کہنا شروع کیا کہ کائنات بے حد وسیع ہے  دور میں جب سائنس  اقبال کے  دے رہے ہیں۔ 

ن کو کمتر اور حقیر محسوس کرانا شروع کر دیا تھا۔ مگر اقبال اس مایوسی کو رد کرتے ہوئے بتاتے ہیں کہ انسان  حیثیت رکھتی ہے، تو اس خیال نے انسا 



 

 

 

  

 ء   2025،      2،شمارہ: 4جلد: 

 

232 
 

 

و اگر اپنی خودی کو پہچان لے تو وہ ایسی روحانی اور فکی طاقت حاصل کر لیتا ہے کہ پوری کائنات اس کے سامنے سمٹ کر آ جات ہے۔ بظاہر   مجبور 

 والا انسان دراصل کائنات کو مسخر کرنے اور اس پر حکمرانی کرنے کی بے پناہ صلاحیت رکھتا ہے۔ لاچار دکھائی دینے 

زادی اور  اقبال کے نزدیک جب انسان کی خودی بیدار اور مستحکم ہو جات ہے تو وہ مجبوری اور لاچاری کے مقام سے اوپر اٹھ کر مختاری، ارادے کی آ

۔ لیکن اقبال ی بھی واضح کرتے ہیں کہ اس بلند مرتبے کے حصول کے لیے عشق لازم ہے۔ عشق ہی وہ آگ  تخلیقی قوت کے مقام تک پہنچ جاتا ہے 

ئے مختاری عطا کرتا ہے جو خودی کو جلا بخشتا ہے، اسے زندہ اور بیدار رکھتا ہے، اور انسان کو فنا کی بجائے بقا، کمزوری کی بجائے طاقت اور لاچاری کی بجا

ی کے آخر میں ی فیصلہ کن بات کہتے ہیں کہ بے سوز اور بے عشق زندگی دراصل موت کے مترادف ہے۔ عشق سے محروم  ہے۔ اقبال اپنی مثن

نکہ  زندگی میں نہ حرکت رہتی ہے، نہ حرارت اور نہ ارتقاء کی صلاحیت۔ جب کہ خودی آشنا لوگوں کے لیے نہ موت ہے اور نہ مجبوری و لاچاری، کیو

  جاتے ہیں جہاں انسان اپنے رب کی معرفت اور اپنی روح کی ابدیت کا عرفان حاصل کر لیتا ہے۔ وہ زندگی کی اس سطح پر پہنچ

 :مرد کامل کون ہے؟ ۷سوال نمبر

است؟  کدام  رہرو  بود  چون   مسافر 

است؟ تمام  مرد  او  کہ  گویم  کرا 

)۲۰(

 

 

کیسے معلوم ہو کہ مرد کامل کون ہے؟اقبال نے اس سوال کاجواب دو اس سوال میں پوچھا گیا ہے کہ مسافر کیسا ہوتا ہے؟راستہ چلنے والا کون ہے اور  

وداں  بندوں کی صورت میں دیاہے۔ پہلے بند میں بتایا گیا ہے کہ خود شناسی کاسفر ہی اصل سفر ہے جو اپنی ذات میں ہمیشہ جاری رہتا ہے۔حیات جا

اقبال کہتے ہیں کہ اس سفر میں خدا کے حضور ثابت قدمی سے جا مگراسکے    اس کی منزل ہے۔جس نے خود کو پہچان لیا وہی مرد کامل کہلایا۔یہاں بھی 

د نہیں ہوجانا، اس طرح تو نور کے اس سمندر میں اپنا وجود برقرار رکھنا۔    

 

 نور کے سمندر میں ڈوب کر ن

دیک جمہوریت کا سب سے بڑا نقص ی  علامہ اقبال اگلے بند میں جمہوریت کے اس تصور پر شدی تنقید کرتے ہیں جو مغرب نے پیش کیا۔ ان کے نز

 چاہیے  ہے کہ اس نے دین اور دنیا کو ایک دوسرے سے جا کر دیا ہے۔ اقبال کہتے ہیں کہ نہ تو تمہیں ملا اور شیخ کی طرح صرف دین تک محدود رہنا

لگ کر دینا چاہیے کہ تمہاری زندگی کا سارا کہ تمہاری نظر صرف مسجد اور مدرسے تک محدود ہو جائے، اور نہ ہی مغرب کی طرح دین کو سیاست سے ا

 ہے جو دین و نظام صرف مادی مفادات اور سیاسی ہتھکنڈوں پر قائم ہو۔ اقبال انسان کو مردِ کامل بننے کی دعوت دیتے ہیں، کیونکہ مرد کامل ہی وہ ہستی

 والا ہوتا ہے۔   دنیا دونوں کے تقاضوں سے واقف اور دونوں کو ایک دوسرے کے ساتھ مربوط کر کے چلنے

سکتا۔ جمہوریت  اقبال آخر میں ی فیصلہ کن بات کہتے ہیں کہ مذہب سے خالی سیاسی نظام، خواہ وہ جمہوریت ہی کیوں نہ ہو، کبھی مرد کامل پیدا نہیں کر 

ریت خود ایک ایسی تلوار بن جات ہے  انسان کو محض عددی اکثریت اور مادہ پرستانہ مفادات تک محدود کر دیتی ہے اور اس کا نتیجہ ی نکلتا ہے کہ جمہو

د اپنے  جس کی ضرب سے تلوار چلانے والا بھی محفوظ نہیں رہتا۔ یعنی جب سیاست اور ریاست سے مذہب اور اخلاق کو جا کر دیا جائے تو وہ نظام خو

کا اصل مقصد مرد کامل کی تخلیق کا پیغام ی ہے کہ اسلام  اقبال  اور  بوجھ تلے دب کر تباہ ہو جاتا ہے۔   ہے، جو نہ صرف دنیا کی سیاست، معیشت 

 معاشرت کو عدل و انصاف سے سنوارے بلکہ اپنی روحانی بصیرت سے انسانیت کو اعلیٰ ترین اخلاقی و روحانی منازل تک بھی پہنچائے۔ 

 :نعرۂ ’’اناالحق ‘‘کا مطلب کیا؟۸سوال نمبر  

الحق  انا  است  ق 

 

ظ

 

ن

را  نکتہ  امین   کد 

آ بود  ہرزہ  گوئی  مطلقچہ  رمز  ن 

)۲۱(

 

 



 

 

 

  

 ء   2025،      2،شمارہ: 4جلد: 

 

233 
 

 

سوال اٹھایا گیا ہے کہ منصور حلاج  

(۲۲)
نے جواناالحق کا نعرہ لگایا تھا،کیا وہ بیکار بات کہی یا قابل سزا بات کہی؟ اس سوال کے جواب میں اقبال نے  

خدا بن جاتا ہے، بلکہ اس کا مطلب ی  کا مفہوم ی نہیں کہ انسان خود    "انالحق""انالحق" کے نعرے پر بھی اپنا نقطہ نظر پیش کیا ہے۔ ان کے مطابق  

۔ یوں ہے کہ جب انسان اپنی خودی کو پوری طرح پہچان لیتا ہے تو وہ اس حقیقت تک پہنچتا ہے کہ اس کی ہستی کا اصل ماخذ اور سرچشمہ خدا ہی ہے

 کیفیت کو صوفیہ نے ’’انالحق‘‘ کے ذریعے بین  انسان کی خودی میں جب کمال آتا ہے تو وہ اپنی ذات میں رب کی تجلیات کا مشاہدہ کرتا ہے، اور اسی

ہے کہ اس  کیا ہے۔ اقبال کے نزدیک ی معرفت کا اعلیٰ ترین درجہ ہے، جس میں بندہ فنا نہیں ہوتا بلکہ اس کی خودی اتنی مضبوط اور روشن ہو جات  

ل کی تردی کرتے ہوا اپنا نقطہ نظر پیش کیاہے۔اقبال پہلے  میں حق کا نور منعکس ہونے لگتا ہےوہاں اس کائنات کو وہم وفریب سمجھنے والوں کے خیا

کے   بند میں کہتے ہیں۔کہ قدیم ایران کے حکما اور ہندوستان کے حکمران فلسفہ نے اس جہان اور اس میں موجود اشیا کو خواب وخیال تصورکیا۔ان

وہ بیدار ہو گا تو سب فنا ہو جائے گا۔ اقبال کے مطابق اس کی وجہ ی  مطابق گمان فک، دلیل سب خواب ہیں۔خدا اس کائنات کو بنا کر سو گیا ہے جب  

  ہے کہ ان حکما ء نے صرف حواس خمسہ پر انحصار کیا۔اقبال کہتے ہیں خودی صرف حواس خمسہ سے حاصل شدہ علم پر انحصار نہیں کرت۔نگاہ فریب 

روشنی   پر  اس سے قبل خودی کے تصرف  دہرانا  کھا سکتی ہے مگر خودی نہیں۔اقبال  اس سوال کے جواب میں انھوں نے  اس لیے  ڈال چکے ہیں 

دور کے لوگ  مناسب نہیں سمجھا تاہم ی باور کرادیا ہے کہ انسان وہم و خوااب نہیں اورنہ ہی انسان فانی ہے۔اگر منصور حلاج نے اناالحق کہا تو اس  

اور اسے ی سمجھا کہ وہ خدا ہونے کا دعویٰ کر رہا ہے مگر حقیقت میں اس نے انسانی خودی کوایک حقیقت قرار دیا،پس اگر    اس بات کو نہ سمجھ سکے 

آن‘‘ میں  خودی کی جستجو ہے تو اپنے آپ میں گم ہوجا۔اقبال انسان کو ایک حقیقت سمجھتے ہیں ۔اس ضمن میں ڈاکٹر غلام مصطفیٰ خان  ’’اقبال اور قر

 لکھتے ہیں:

 چیز کے وجود پر شک کر سکتا ہے، لیکن جو نفس شک کر رہا  ’’ اقبال کا کہنا ہے کہ انسان کائنات کی ہر

ہے، اس کا وجود خود کبھی موہوم یا باطل نہیں ہو سکتا۔ یعنی اگرچہ دنیا کی ہر شے مشتبہ اور فانی ہے،  

اقبال کے نزدیک حقیقت  ایک یقینی حقیقت ہے۔  خودی  کی  اس  کا نفس،  اس  کا شعور،  انسان  مگر 

ہے اور اسی طرح انسانی نفس بھی حق ہے کیوں کہ ی اسی حقیقت مطلق  مطلق یعنی خدا کی ذات حق  

کا مظہر اور اس کی تخلیق کا اعلیٰ شاہکار ہے۔‘‘

)۲۳( 

 :عرفان وحدت کیسے ہو؟ ۹سوال نمبر 

آخر؟  واقف  وحدت  سر  بر  شد   کہ 

آخر؟ عارف  آمد  چہ  شناسائے 

)۲۴(

 

 

ا واقف ہے  واضح  اس سوال کے جواب میں کہ وحدت کے بھید سے کون  اقبال ی بات  ور عارف کو کس چیز کی معرفت حاصل ہوت ہے، علامہ 

دریا،  کرتے ہیں کہ اصل عارف وہ ہے جو اس حقیقتِ مطلقہ سے آگاہ ہو جائے جس پر کائنات کی بنیاد قائم ہے۔ اقبال فرماتے ہیں کہ اگرچہ پہاڑ،  

ہیں، ان کی حقیقت عارضی ہے اور ایک دن ی سب فنا ہو جائیں گے۔ انسان   نیفاسورج، چاند اور ستارے اپنی جگہ عظیم اور حسی ہیں لیکن ی سب 

اس جہان کی ہر  اگر ان ظاہری جلووں میں کھو جائے تو اصل حقیقت سے محروم رہتا ہے۔ اسی لیے اقبال اپنی ایک غزل میں ی پیغام دیتے ہیں کہ  

اور اس کی تربیت انسان کو وہ قوت عطا کرت ہے جس سے وہ ناممکن کو   ۔شے فانی ہے مگر انسان کی خودی کو لافانی بنایا جا سکتا ہے خودی کی معرفت 

‘‘ یعنی ’’کیوں نہیں، تو ممکن بنا سکتا ہے۔ اقبال یاد دلاتے ہیں کہ انسان نے عالمِ ارواح میں ’’الست بربکم‘‘ کے سوال پر اللہ کو جواب دیا تھا ’’قالوا بلیٰ



 

 

 

  

 ء   2025،      2،شمارہ: 4جلد: 

 

234 
 

 

 ی ہے کہ انسان کو اپنے رب کی معرفت حاصل کرنی ہے، اس کے حکم کو ماننا ہے اور اس دنیا کی فانی حقیقتوں ہی ہمرا رب ہے‘‘۔ اس عہد کا مطلب

خودی کی پرورش اور معرفتِ الٰہی انسان کو ابدیت کا مقام عطا  سے آگے بڑھ کر اپنے وجود کی اصل حقیقت کو پہچاننا ہے۔ اقبال کا پیغام یہی ہے کہ  

مادہ پرستی اور ظاہری چیزوں کی محبت اسے فنا کی راہوں پر ڈال دیتی ہے۔ یوں عارف کی اصل معرفت یہی ہے کہ وہ اس  ، جب کہ محض  کرت ہے

 وحدتِ حقیقی کو پا لے جو اس کائنات کا اصل سرچشمہ ہے۔ 

۔ وہ انسان کو محض ایک مادی شے یا بے  علامہ اقبال اپنی مثنی کے اختتام پر انسان کو اس کی اصل حقیقت، مقام اور مقصدِ وجود سے آگاہ کرتے ہیں 

 اور طاقت جان دھات تصور نہیں کرتے۔ اقبال کی نظر میں انسان ایک قیمتی تلوار کی مانند ہے۔ اگر ی تلوار نیام میں چھپی رہے تو کوئی اس کی قیمت

کو ظاہر کر دیتی ہے۔ اس مثال کے ذریعے اقبال انسان  سے واقف نہیں ہوتا، لیکن جب یہی تلوار نیام سے باہر آت ہے تو اپنی کاٹ، طاقت اور جلال 

 کو ی سبق دیتے ہیں کہ جب تک وہ اپنی اصل صلاحیتوں کو استعمال میں نہیں لاتا، اس وقت تک اس کی حیثیت مخفی رہتی ہے۔ 

اپنا تابع بنا لے۔ یعنی انسان اگر چاہے تو   وہ اسے بتاتے ہیں کہ اس کے لیے ممکن ہے کہ وہ آسمانوں کی وسعتوں کو تسخیر کر لے اور سیارگانِ فلک کو

منزل نہیں علم، شعور، تحقیق، تخلیق اور روحانی بلندیوں کے ذریعے پوری کائنات کو مسخر کر سکتا ہے۔ لیکن اقبال اس مادی ترقی کو انسان کی آخری  

 مطلقہ تک رسائی پائے۔ اس کے لیے ضروری  سمجھتے۔ ان کے نزدیک اصل کامیابی ی ہے کہ انسان اپنے رب کی معرفت حاصل کرے اور حقیقتِ 

دو  ہے کہ وہ اپنے دل کی آنکھ کو روشن کرے، اپنی باطنی بصیرت کو بیدار کرے تاکہ اسے حقیقت کا عرفان حاصل ہو سکے۔ اقبال انسان کے سامنے

روحانی شناخت کو کھو بیٹھتا ہے اور فنا کی تاریکیوں میں گم    راستے رکھتے ہیں؛ ایک راستہ مغرب کی اندھی تقلید اور مادہ پرستی کا ہے جس میں انسان اپنی 

 ہو جاتا ہے۔ دوسرا راستہ یقین اور معرفت کا ہے، جو اسے نور، فلاح اور حیات جاوداں عطا کرتا ہے۔  

اور انجام اس کے   کا راستہ  وہ انسان کو علامہ اقبال اپنے اختتامی پیغام میں انسان کو ی حقیقت سمجھاتے ہیں کہ اس کی زندگی  اپنے اختیار میں ہے۔ 

تاریکیوں میں گم    بتاتے ہیں کہ اگر وہ اندھیرے، غفلت اور مادہ پرستی کی راہوں کو اپنائے گا تو وہ اپنی روحانی حقیقت سے محروم ہو کر زوال اور فنا کی

اور خدا شناسی کی روشن شاہراہ کو اختیا  وہ یقین، علم، خود شناسی  اگر  اور رب کی ہو جائے گا۔ لیکن  وہ کامیابی، عزت، سچائی، ابدی حیات  تو  ر کرے 

ایک مقصد،  معرفت حاصل کر سکتا ہے۔ اقبال کا مقصد انسان کی قوتِ عمل کو بیدار کرنا ہے تاکہ وہ اپنی چھپی ہوئی صلاحیتوں کو پہچان کر زندگی کو  

اور کا خود خالق بنتا ہے  اور روشنی بخشے۔ اس طرح انسان اپنی تقدیر  اور روحانی عظمت کا آئینہ دار بن جات    وقار  اس کی زندگی فلاح، عزت، سچائی 

 کرتا ہے؛ وہ  ہے۔ اقبال دراصل انسان کو ی پیغام دیتے ہیں کہ اللہ نے اسے عقل، اختیار اور ارادہ دیا ہے، اب ی اس پر ہے کہ وہ کون سا راستہ منتخب

 فتِ الٰہی تک پہنچاتا ہے۔ جو فنا کی طرف لے جاتا ہے یا وہ جو حقیقی بقا اور معر 

کا راستہ یا یقین،   اور فنا  اور بقا کی آخر میں، اقبال انسان کو اختیار دیتے ہیں کہ وہ خود فیصلہ کرے کہ اسے کون سا راستہ اپنانا ہے۔ اندھیرے  روشنی 

اور حیاتِ ابدی کے  شاہراہوں پر۔ اقبال اپنے اختتامی پیغام میں انسان کی قوتِ عمل کو بیدار کرتے ہیں، اسے خود   شناسی، خدا شناسی، مقصد شناسی 

 راز سے روشناس کراتے ہیں، تاکہ انسان اپنی تقدیر کا خود خالق بن سکے اور اپنی زندگی کو فلاح، عزت اور سچائی کا آئینہ دار بنا سکے۔ 

 

 ٭٭٭٭٭٭٭٭٭٭٭٭٭٭٭٭٭٭٭ 

 

 



 

 

 

  

 ء   2025،      2،شمارہ: 4جلد: 

 

235 
 

 

 جاتہ حوالہ  

ر  ایک قصبہ ہے جو تبریز شہر سے تقریباً آٹھ فرسخ کے   .1

 

 ست
ب

 

ش

ر ، 

 

 ست
ب

 

ش

فاصلے پر واقع ہے۔ فرسخ قدیم مسافت کی اکائی ہے جو تقریباً تین میل کے برابر سمجھی جات ہے۔ ی  

ر ی 

 

 ست
ب

 

ش

ر  کو سب سے زیادہ شہرت معروف فارسی صوفی شاعر شیخ محمود 

 

 ست
ب

 

ش

کی نسبت سے     ؒقصبہ موجودہ دور میں ملک آذربائیجان کے مشرقی حصے میں شامل ہے۔ 

اور روحانیت کے حوالے سے ایک اہم علمی   "گلشِ راز "اپنی شہرۂ آفاق مثنی  حاصل ہوئی جنہوں نے   ر  کا ی علاقہ صوفیانہ فک، فلسفے 

 

 ست
ب

 

ش

اسی خطے میں تخلیق کی۔ 

ر ی کی فک پر گہرے اثرات ڈالے اور اسی سرزمین نے ایک ایسا صوفی

 

 ست
ب

 

ش

عر پیدا کیا جس نے  شا وروحانی مرکز رہا ہے۔ یہاں کے ماحول، ثقافت اور علمی روایات نے 

اور گلشِ راز کے   ر  آج بھی اپنی صوفیانہ شناخت 

 

 ست
ب

 

ش

اور عالم اسلام کی فکی روایتوں پر انمٹ نقوش چھوڑے۔  پیغام کی وجہ سے علمی نہ صرف ایران بلکہ برصغیر 

 جو کہ موجودہ ملک آذربائی کا جان مشرقی حصہ ہے۔ وادبی حلقوں میں احترام کی نظر سے دیکھا جاتا ہے۔ تبریز شہر سے آٹھ فرسخ کے فاصلہ پر واقع ہے 

 ۷۰ص:،ء۲۰۱۷لاہور:پروگریسو بکس،،حمیدتنولی،ڈاکٹر،تصوف اوراقبالیات .2

 ۶۳۱ص:،لاہور:مکتب دانیال،س۔ن،حمید اللہ ہاشم،پروفیس،شرح کلیات اقبال فارسی .3

 ۵۹۶ص: ،ء۱۹۷۷پاکستان،لاہور:اقبال اکادمی ،عبدالشکور،ڈاکٹر،اقبال کی فارسی شاعری کا تنقیدی جائزہ .4

 ۳۴۶ص:،ء۲۰۱۳لاہور: بزم اقبال لاہور،،عبدالحکیم، خلیفہ،فک اقبال .5

میں ایران کے شہر نیشاپور میں ہوئی، فارسی کے عظیم صوفی شاعر اور باطنی علوم کے ماہر تھے۔ عطار کا لقب انہیں ان   ء1146شیخ فری الدین عطار، جن کی ولادت   .6

نکہ وہ ادویات اور عطر فروخت کیا کرتے تھے۔ ان کی شاعری اور تصانیف میں روحانیت اور تصوف کا گہرا رنگ جھلکتا ہے۔ "منطق  کے پیشے کی مناسبت سے ملا کیو

 ان کی معروف اور لازوال کتب ہیں جو آج بھی فارسی ادب اور صوفیانہ حکمت کا قیمتی سرمای سمجھی جات ہیں۔   "الطیر" اور "تذکرۃ الاولیاء 

 ۱۴۶ص:،لاہور:شیخ غلام علی اینڈ سنز،س۔ن،اقبال فارسی اقبال،کلیات .7

 ۱۴۸ایضاً،ص: .8

 ۱۵۱ایضاً،ص: .9

 ۲۵۴ص:،ء۲۰۱۶جہلم:ب ککا رنر،،عبدالمغنی،ڈاکٹر،اقبال کانظری خودی  .10

  ۱۵۴اقبال،کلیات اقبال فارسی،ص: .11

 ۶۱۱حمیدتنولی،ڈاکٹر،تصوف اوراقبالیات،ص .12

 ۳۰۲ص:،ء۱۹۸۸کیشنز،راولپنڈی:کامران پبلی ،عبدالسلام ندوی،اقبال کامل .13

 ۱۵۷اقبال،کلیات اقبال فارسی،ص: .14

 ۳۹۹عبدالحکیم، خلیفہ،فک اقبال،ص: .15

 ۴۰۲ایضاَََ،ص: .16

 ۱۵۷اقبال،کلیات اقبال فارسی،ص: .17

ن ا ت اقبال .18
ُظ

 

چ
علقا ت 

 

ت
ُ
م
ل، ،عبداللہ،سید،ڈاکٹر،مرتبہ، 

ّ
 ۲۴۸ص:  ،ء۱۹۷۷لاہور:اقبال اکادمی پاکستان،طبع او

 ۱۶۴اقبال،کلیات اقبال فارسی،ص: .19

 ۱۷۱ایضاً،ص: .20

 ایضاً  .21

ء( جن کا اصل نام ابوالمغیث ابن منصور حلاج تھا، نویں صدی کے مشہور فارسی صوفی اور متعدد کتب کے مصنف تھے۔ ان کا پیشہ روئی دھننا ۹۲۲منصور حلاج)م: .22

الحق" تھا، جس کا ظاہری مطلب "میں خدا ہوں" لیا گیا،  تھا، اسی نسبت سے حلاج کہلائے۔ حلاج وحدت الوجود یا ہمہ اوست کے قائل تھے اور ان کا مشہور نعرہ "انا  



 

 

 

  

 ء   2025،      2،شمارہ: 4جلد: 

 

236 
 

 

دی گئی۔ ان کی وفات کے بعد  حالانکہ ان کی مراد اس سے ذاتِ حق کا عرفانی انکشاف تھا۔ ابن داؤد اصفہانی کے فتوے پر انہیں گرفتار کیا گیا اور بالآخر پھانسی دے  

  رومی اور فری الدین عطار جیسے عظیم صوفی شعرا نے انہیں ولی اور شہیدِ راہِ حق تسلیم کیا۔بعض علماء نے انہیں زندیق اور کافر قرار دیا، لیکن مولانا

ی خان،ڈاکٹر،اقبال اور قرآن .23

ظفٰ
مص

 ۳۶۵ص،ء۲۰۱۶لاہور:اقبال اکدم   کستان،،غلام 

 ۱۷۲اقبال،کلیات اقبال فارسی،ص: .24

 ٭٭٭٭٭٭٭٭٭٭٭٭٭٭٭٭٭٭٭   

Roman Havalajat 
1. Shabestar, Tabriz shahr se aath farsakh ka faasla par waqih hai, jo ke mojooda mulk Azerbaijan ka janub-e-

mashriqi hissa hai.  

2. Hamid Tanoli, Doctor, Tasawwuf aur Iqbaliyat,Lahore, Progressive Books, 2017, P:70 

 3. Hamidullah Hashmi, Professor, Sharh Kulyat Iqbal Farsi, Lahore, Maktab Daniyal, s.n, P:631  

4. Abdul Shakur, Doctor, Iqbal ki Farsi Shayari ka Tanqeedi Jaiza, Lahore, Iqbal Academy Pakistan, 1977,P:596 

 5. Abdul Hakim, Khalifa, Fikr Iqbal,Lahore, Bazm-e-Iqbal Lahore, 2013, P:346 

 6. Sheikh Farid-ud-Din Attar, jin ki waladat 1146 mein Iran ke shahr Nishapur mein hui, Farsi ke azeem Sufi 

shayar aur batini uloomo ke maahir the. Attar ka laqab unhen unke peshe ki munasibhat se mila, kyunki woh 

adwiyaat aur itar farokht kiya karte the. Unki shayari aur tasanif mein roohaniyat aur tasawwuf ka gehra rang 

jhalakta hai. 'Mantiq-ut-Tair' aur 'Tazkirat-ul-Awliya' unki marhoom aur lazawal kutub hain jo aaj bhi Farsi 

adab aur Sufi hikmat ka qeemti jiraaz hai. 

7. ,Iqbal, Kulyat Iqbal Farsi Lahore, Sheikh Ghulam Ali & Sons, s.n, P:146  

8. Ibid, P:148.  

9. Ibid, P:151 

 10. Abdul Maghni, Doctor, Iqbal ka Nazariya Khudi, Jhelum, Book Corner, 2016, P:254 

 11. Iqbal, Kulyat Iqbal Farsi, P:154   

12. Hamid Tanoli, Doctor, Tasawwuf aur Iqbaliyat, P:611 

13. Abdul Salam Nadwi, Iqbal Kamil,Rawalpindi, Kamran, Publications, 1988, P:302  

14. Iqbal, Kulyat Iqbal Farsi, P: 157 

 15. Abdul Hakim, Khalifa, Fikr Iqbal, P:399 

 16. Ibid, P:402  

17. Iqbal, Kulyat Iqbal Farsi, P: 157  

18. Abdullah, Syed, Doctor, Muratabba, Mutaliqat Khutab Iqbal, Lahore: Iqbal Academy Pakistan, Taba-e-

Awwal, 1977, P:248.  

19. Iqbal, Kulyat Iqbal Farsi, P: 164 

 20. Ibid, P:171 

21.Ibid  

22. Mansoor Hallaj,(m: 922 A.H) jin ka asal naam Abu al-Magheeth Ibn Mansoor Hallaj tha, nauvin sadi ke 

mashhoor Farsi Sufi aur mutadid kutub ke musannif the. Unka pesha royi dhunna tha, isi nisbat se Hallaj keh 

laaye gaye. Hallaj wahdat al-wajood ya hama oost ke qail the aur unka mashhoor naara 'Ana al-Haq' tha, jis ka 

zahiri matlab 'Main Khuda hoon' liya gaya, halankeh unki marad is se zaat-e-Haq ka irfani inkashaf tha. Ibn 

Dawood Isfahani ke fatwe par unhein giraftar kiya gaya aur balakhir phansi de di gayi. Unki wafat ke baad kuch 

ulemā ne unhein zindiq aur kaafir karar diya, lekin Maulana Rumi aur Fariduddin Attar jaise azeem Sufi shoirā 

ne unhein wali aur shaheed-e-raah-e-Haq tasleem kiya. 

23. Ghulam Mustafa Khan, Doctor, Iqbal aur Quran,Lahore, Iqbal Academy Pakistan, 2016 A.D, P:365 

24. Iqbal, Kulliyat Iqbal Farsi, P:172 

 
 


