
  

 

 

 

   

ء 2025،    4،شمارہ:4جلد:  

 
ص
 تو
 
م کی فی 

ّ
ب س

 

ت

 جہات سائنسی غزل کی 

The Scientific dimension of Tauseef Tabasum’s Ghazal 

        الرحمٰن شعیب

 کیمپسباد آ فیصل ،رسٹینیویو اردو اسکالر رفاہ انٹر نیشنل یڈ یچ۔اپی

 اس  غلام شبیر ڈاکٹر

 کالج، جھنگ یٹیجوگورنمنٹ گر اردوپروفیسر یٹا سییسوا

Shoaib Ur Rahman 

PhD Urdu Scholar, Riphah International University                                    

Faisalabad Campus 

Dr Ghulam Shabir Asad 

Associate Professor Urdu Government Graduate 

College, Jhang 

 

Abstract 
In this study, the ghazal of Tauseef Tabassum- an eminent poet associated with the 

postmodern era who emerged during the 1990s- has been examined in the context of 

scientific knowledge. His ghazal, through its symbolic and metaphorical semantic system, 

offers new dimensions to knowledge and art. Science is an empirical discipline that 

considers reality to be measurable, observable, and verificat ion. The Scientific trend of the 

nineteenth century influenced global intellectual attitudes and declared scientific authority 

as the sole path to truth. However, the atomic devastation brought about by science divided 

its worth into two domains: the epistemic and the experimental. From an intellectual and 

theoretical standpoint, Foucault’s concept of discourse introduces new perspectives for 

understanding scientific knowledge. Drawing upon these scholarly debates, this study 

presents a semantic interpretation and explanation of scientific concepts through the ghazal 

“Asman The-e-Ab”. 

Keywords: Tauseef Tabasum, Postmodern Ghazal, Scientific Epistemology, Symbolism and 

Metaphor, Discourse Theory, Semantic interpretation 

  غزل، سائنسی یدتبسم، مابعد جد توصیف: الفاظ یکلید

 

 

 

 یتمعنو ،یرڈسکورس تھیو ،معرفت، علام

 و معلول 

 

ّ
ی مظاہر کو مشاہدے ، تجربے، منطق اور عل

ّ
کے اصُول کے سائنسی علم  اسُ منظم اور تجرباتی طرزِ علم کا نام ہے جو کائنات، فطرت اور ماد

ئنس کے نزدیک حقیقت کوئی جامد یا ماورائی چیز نہیں بلکہ قابلِ پیمائش، قابلِ مشاہدہ اور قابلِ آزمائش نظام ذریعے سمجھنے کی کوشش کرتا ہے۔ سا

 باعث بنتا ہےاسِی وجہ سے  سائنسی علم انسانی فکر کی تشکیل میں بنیادی اہمیت رکھتا ہے اور مسلسل ارتقائی عمل کے ذریعے انسانی شعور کے ابہام کا

 میں ادب کا دائرۂ کار احساس، تجربےاور جذبے میں  علم، ساخت اور مشاہدے سے مربوط ہوتا ہے۔ ادب اورسائنس کا رشتا ہے۔مابعد جدید عہد

و ُ

 

ا تو یونانی  فلسفیوں کے دور ہی سے ہے۔ مسلمانوں کے سائنسی تجربات بھی انسانی شعور میں تخم اثر رکھتے ہیں اندلس صلیبی جنگوں کی نظر ہ

مسلم سائنس دانوں ابنِ سینا، رازی، البیرونی، ابن الہیثم ، نصیر الدین طوسی ایسوں کا سائنسی ورثہ یورپ منتقل کیا گیااور پندرہویں صدی میں 

آصف  مغرب میں کلیساؤں سے استقرائی و استخراجی طریقِ فکر اور عملی تجربوں کے ذریعے روایتی علم سے بغاوت سامنے آئی ، پروفیسر ڈاکٹر محمد

"سولہویں صدی عقل و فکر کی برتری ، فطرت کے مشاہدے اور تجربہ و تحقیق کا دور ہے۔ اس دور میں سائنس کے میدان  میں  ہیں:اعوان لکھتے



 

 

 

  

 ء 2025،   4،شمارہ:4جلد:

 

142 
 

 

 بجائے بعض ایسے افراد پیدا ہوئے جنھوں نے کلیسائے روم کے متکلمانہ افکار و نظریات کا طلسم توڑ ڈالا، اور انسان کو خرافات پر یقین کرنے کے

تجربہ سے فطرت کے حقائق کی جستجو کرنے کی جانب متوجہ کیا۔"تحقیق و 

)1(
 

یت، نسانی مرکزا میں جسمسلمانوں کے ورثے سے سترہویں صدی تک یورپ میں سائنسی انقلاب  سے ایک نئے ذہنی رویے کی تشکیل ہوئی 

ئنس یا فلسفیوں اور سا ثرات کلیساا جن کے ایسے تصورات دیےفطرت کی ریاضیاتی تعبیر، ٹیکنالوجی کا تاثر اور عقلیت اور تجربیت کی علمی جہات نے  

 صدی عیسوی؛    اٹھارہویںی سےدانوں کے گروہ تک  محدود نہ تھے بلکہ سماجی حالات و واقعات کا سبب بن رہے تھے۔ تاہم سولہویں صدی عیسو

دور کہلاتا ب  کاسائنسی  انقلا ،جہ رہنا طرف متو ضیاتی پیمائشوں کیمغرب کا کلیسائی الہیات اور فلسفے سے نکل کر تجربے ، مشاہدے اور مسلمانوں کی ریا

 کی گئی تو نیکولس کوپرنیکس )
ّ
د
َ
سورج کی مرکزیت کا نظریہ  ؛ جرمنی( نے1543-1473ہے۔قرونِ وسطیٰ میں کائنات کی زمینی مرکزیت ر

(Heliocentric( ی

ی ل
گل

 وو  
ی لی
گل
ر  )یق کے نئے ضابطے  دیے؛اٹلی( نے مشاہداتی سائنسی طر1642-1564( دیا ، 

 ی ل
کب

 ،1571-

اروں کی حرکت کے قوانین اخذ کیے   اور مشہور نیوٹن)1630
ّ
کے تین قوانین نے  کائنات  ؛ برطانیہ( کے حرکت1727-1642؛جرمنی( نے س 

قابلِ تکرار نتائج کا  ہدے اور؛ انگلستان( کا تجربے، مشا1626-1561کو ایک ریاضیاتی نظام سے متعارف کروایا۔ انِ میں فرانسس بیکن )

 جانے لگا  اور  خدا کی  ایک انتظام کوکہائج پر مبنیارِ نتااستقرائی طریقِ علم  اور نیوٹن کا میکانکی تصور اہم ہے۔  نیوٹن کی میکانکی کائنات   میں  حقیقت تکر

 جلایا گیا جو اٹھارہویں ء میں1600 ونو کوگیروڈآنو بر  ذات کو اضافی تصور کیا جانے لگا۔ کلیسا اور سائنس دانوں میں شدت نے زور پکڑا ، ان میں

 میں پناہ لینا، ڈینس  انگلستانکر نکل سےصدی  میں سائنسی  آزادی کے لیے ایک سماجی رویے کی صورت اختیار کر گیا، اس کے علاوہ ولٹیرکا فرانس 

 رد کردیا  اہمیت اور وقعت کوئی فتوؤں کیکلیسا  علوم کی حیرتوں نے جلدڈیڈرو اور روسو  پر کلیسائی فتووں   نے اس تصادم کو مزید شدت دی مگر سائنسی

 کو رواج دیا۔ جس سے یقِ تحقیقطر اور ایسے ذہنی رویے کی تشکیل ہوئی جس نے  تجربے اور عقلی استعدادوں سے روشن خیالی کے ذریعے  نئے تحلیلی

۔ ہےرت متعارف کرواتی صو  کی برقی پر علم ، ٹیکنالوجی   میں توانائی کے بَل بوتےعلم کی پیش رفت صنعتی استحصال کے عالمی نمونوں سے ہوتی ہوئی

 دی فتحنے سائنس کو ایسی  سے، تسخیر ئیوںانیسویں صدی میں بجلی، ٹیلیفون، ریڈیو، لائٹ بلب وغیرہ  نے قانونِ فطرت کی میکانکی اور ریاضیاتی سچا

۔ جس نے علم منے آنے لگیںششیں ساکو سائنسی اصول و طریق ِ تحقیق پر استوار کرنے کی کو کہ سماج، انسان اور ان سے منسلک دوسرے اداروں

ر پر تجرباتی قوت کے طو  جدا کرکےسے قوت کو مشاہدے، تجربے اور قانونِ فطرت تک محدود کردیا۔ یہ وہ نقطۂ آغاز تھا جب علم کو اخلاقی یا روحانی

 اسے یوں تحریر کیا:، فرانس( نے 1798دیکھا گیا۔ اگست کومٹے)پ:

(2)”

there can be no real knowledge but that which is based on observed facts.” 

 ترجمہ:ایسا کوئی حقیقی علم موجود نہیں ہوسکتا جو مشاہدہ شدہ حقائق پر مبنی نہ ہو۔

سے سماجی رویوں کا تصادم سائنسی ایجادات اور ( نے سماج کو بھی ایک میکانکی تصور دینے کی کوشش کی، جس Positivismاس کی اثباتیت )

 اعدادو اختراعات سے ہونے لگا۔  انسانی علوم  کا تجربہ قدرتی علوم کے تجربے سے مختلف ہونے کی وجہ سے نئے سوال اٹھاتا ہے۔   جس کے نتیجے میں

ء( نے انسانی تجربے میں عمل کے ردِ 1920-ء1864کسی ملین ویبر)شمار کی پیمائش کو کافی نہ سمجھا گیا اور معنویت کو سمجھنا اہم سمجھا جانے لگا۔ ما

 حرکت
ِ
اور  عمل کے بجائے ارادے اور مقصد کو اہمیت دی۔  جدیدیت میں  وجودی بے معنویت، گمان اور داخلی تجربے نے انسان ، کائنات  اور نظام



 

 

 

  

 ء 2025،    4،شمارہ:4جلد:

 

143 

ے کے تصور کوامریکی مائیکل سن قوت کی یکسانیت پر سوال اٹھائے۔ وقت و مکان کی سالمیت میں روشنی کے نیو
ّ
-(1887موریلی تجربہ ) –ٹنی ماد

) 3(

وویل نے 1873کے عدم موجودگی کا تجربہ  پیش کیا  ،  )Aether(نے ایتھر
س
ی ک
م

 A Treatise on Electricity andء میں 

Magnetism  ایسی مساواتیں)  ) 20میںEquations  جنھیں  اب ) جو اب صرف چار مساواتوں کے طور پر مشہور ہیں ،Heaviside 

Maxwell Equations  بھی کہا جاتا ہے(دیں اسِ نے بجلی اور مقناطیس کے ارتعاش سے روشنی کو ایک برقی لہر

(Electromagnetic ے کے تصور کو نئی
ّ
ی  موجودگی کا ثابت ہونا ، ماد

ّ
ے کے تصور پر  روشنی کا غیر مجسم اور غیر ماد

ّ
( کہا، نیوٹن تک کے ماد

ی اشیا کے قانونِ حرکت پر حرکت کرتی ہے بلکہ ایک سمت )جہتیں د
ّ
ہ ہے اور نہ ماد

ّ
( میں سفر کرتی ہے  اور  Fieldیتا ہے۔ اس نے کہا روشنی نہ ماد

ی  سماجی سائنس کو بھی بحران کا سامنا ہوا )ہر چند اس کے پسِ 
ّ
ہ کئی پردمادے پر اثر انداز ہوتی ہے۔  جس سے  بیسویں صدی  کے آغاز ہی میں ماد

ے  اور 1955-1879قدرتی و فطرتی تبدیلیاں ہی تھیں ، جو سائنس کا بنیادی سوال ہے( انِھیں بِنا پر آئن سٹائن )
ّ
( نے نظریۂ اضافیت سے ماد

ے کی اسِ صورت اور توانائی Photonتوانائی کے تعلق کو واضح کیا ۔اس نے  روشنی میں فوٹون )
ّ
ی حالت کو دریافت کیا اور ماد

ّ
کو ایک ہی (کی ماد

ہ بن سکتی ہے۔ ما
ّ
ہ توانائی میں بدل سکتا ہے اور توانائی ماد

ّ
ہ توانائی ہی کا جامد روپ ہے یعنی ماد

ّ
ے کی یہ غیر مستقل شے کی دو صورتیں کہا  بلکہ ماد

ّ
د

ے کی بنیادی وجود ی  حیثیت کو رد کرتی ہے ۔ یعنی تھوڑا سا مادہ بے انتہا توانائی بن سکتا ہے اسِ
ّ
تصور کی تجرباتی کئی صورتیں منظر عام پر  صورت ماد

ے کی 
ّ
وربین کے لائٹ میٹر، الَارم سسٹم اور کیمرا لائٹ میٹر؛انِ آلات کی ایجاد میں کارفرما ایسے فوٹو سیل ؛جو روشنی کے ذر

ُ
تلاش  کرتے  ؛ آئیں۔ د

و میں بدلتے تھے۔ اسِی طرح  ٹیلی ویژن کے
َ
ات  کو برقی ر

ّ
ء میں لندن میں جان لوگی بارئرڈ نے 1925تجربے کی کامیابی  یہ آلات انُ روشنی کے ذر

ء تک بی بی سی کے اشتراک سے رنگین براہِ راست  متحرک تصویر کا مشاہدہ ممکن ہوا۔ علاوہ ایسی حیرتوں کے آئن 1929متحرک تصویر  دکھاکر کی، 

ار کیا۔ خود موصوف امریکا کو  "ای۔ فرمی اور ایل ۔ زیلر کے وہ تحقیقی کام جو سٹائن کے اضافیت  کے تصورنے ایٹمی توانائی  پرٹیکنالوجی کا راستا بھی  ہمو

ہے۔"  میرے حوالے کیے گئے ہیں، مجھے یہ توقع دلاتے ہیں کہ عنصر یورینیم قریب مستقبل میں توانائی کا ایک نیا اور نہایت اہم ذریعہ بن سکتا

)4(

کی 

اگست کو  9کو امریکا کا جاپان کے شہر ہیروشیما اور  1945اگست  6کا یہ تجربہ؛  دوسری جنگ میں  خبر  پہنچاتا ہے۔ بیسویں صدی میں طاقت کے حصول

 اور سچائی کے دعوے خارجی اور داخلی اعتبا

 

ی ت
مطلق
ر سے ناگاساکی کے مقام پر قیامت خیز  ثابت ہوا۔ جنگ کے بعد انسانی مرکزیت، ترقی، علم کی 

د کّردی گئی۔ عالمی منظر نامہ  مکمل طور پر منتشر ہوگئے تھے۔ اسِ سے
َ
یت کی صورت میں دی تھی ،ر

ّ
ے کی وہ سماجی حیثیت جو جدید یت نے ماد

ّ
ماد

یکا نے ایٹمی نظری اور تجرباتی دونوں صورتوں میں بدلنے لگا۔ یورپیوں کی نوآبادکاری  طاقت کے جس سرمایہ کارانہ سماج کو ترتیب دینا چاہتی تھی، امر

خچے اڑُادیے تاہم سائنسی علم کے طاقت کے اسِ تجربے نے عالمی سطح پر یہ رویہ تشکیل دیا کہ  جو انسانی بقا ، حقوق اور آزادی دھماکوں سے اسُ کے پر

(   نے سائنسی اقتدار پر سوال 1996-1922سے مربوط تھا۔ سائنس کی اخلاقی ذمہ داریوں پر سوال اٹھائے گئے۔اسِ دہائی میں تھوماس کوہن )

 ئنسی انقلابات کو  غیر مستقل قرار دیا ، لکھتا ہے:اٹھایا اور سا

“That is the structure of scientific revolutions: normal science with a paradigm 

and a dedication to solving puzzles; followed by serious anomalies, which lead to 

a crisis; and finally resolution of the crisis by a new paradigm.’ 

(5)

 



 

 

 

  

 ء 2025،   4،شمارہ:4جلد:

 

144 
 

 

( حل کرنا ہوتا puzzles ) معمےترجمہ: سائنسی انقلابوں کی ساخت کچھ یوں ہے: ایک پیراڈائم کے تحت 'نارمل سائنس' ہوتی ہے، جس کا مقصد

ان کا حل ایک نئے  اسی بحر( پیدا کرتے ہیں؛ اور آخر میںcrisis( آتے ہیں جو ایک بحران )anomaliesہے؛ پھر ایسے سنجیدہ مظاہرات )

 پیراڈائم کی صورت میں سامنے آتا ہے۔

 لف کہا جانے لگا جب سائنس مخاکوابینڈ رتاہم تھامس کوہن یہ اخذ کرتا ہے کہ سائنس "اتھارٹی" نہیں بلکہ انسانی تاریخ کی طرح بدلتی ہے۔  فے 

 کہ وہ لکھتا ہے:

“What are thought to be the laws of scientific method by a particular writer, are 

even integrated into anarchism itself.”

(6)

 

یے میں نظر کے وہ انارکسزم ترجمہ: ایک خاص مصنف کے خیال میں جن اصولوں کو سائنسی منہج کے قوانین سمجھا جاتا ہے،

 بھی شامل کر لیے گئے ہیں۔

 کیا نیہ رکھتی ہے، تسلیمبیا اخلاقی غیرر پر طولمی منظر نامے کے پس نظر میں سائنس مکمل فے رابینڈ نے سائنس کے اخلاقی حیثیت پر تنقید کی  تاہم عا

صول ابطلال پذیری  ا( کی تنقیدی تھیوری سائنس کا بنیادی 1994-1902جانے لگا۔ سائنس پر تنقید کرنے والوں میں کارل پوپر)

(Falsificationواضح کیا کہ اسِ علم سے کوئی نظریہ ثابت نہیں   ) کیا جاسکتا ہے۔ 
ّ
د
َ
ثابت ہونے کے  ہمیشہ غلط  سائنسیعنی ہوسکتا ،صرف ر

 امکان پر اپنے تصور کی بنیاد رکھتی ہے۔ وہ لکھتا ہے:

“Objections are bound to be raised against my proposal to adopt falsifiability as 

our criterion for deciding whether or not a theoretical system belongs to empirical 

science. They will be raised, for example, by those who are influenced by the 

school of thought known as ‘conventionalism’ 

(7)

 

بی ئی نظری نظام تجربنائیں کہ کو ( کو یہ طے کرنے کا معیارfalsifiabilityمیری اس تجویز کے خلاف کہ ہم ابطال پذیری )“ترجمہ: 

 طرف سے کین لوگوں اُ ر پر، سائنس سے تعلق رکھتا ہے یا نہیں، لازماً اعتراضات اٹھائے جائیں گے۔یہ اعتراضات، مثال کے طو

 ‘سامنے آئیں گے جو فکر کے اُس مکتب سے متاثر ہیں جسے 

 

ّ
 

 

 
 ۔ہے( کہا جاتا conventionalism’ )روای

کے  پر کے تنقیدی تسلسلپو ار دیا۔  قری عمل یکسر رد نہیں کیا بلکہ محدود کردیا اور سائنس کو ایک مسلسل تنقید تاہم اسِ نے سائنس کی اتھارٹی کو

کو رد کرتا ہے۔  (Meta Narrative)ںاسِ علم کا تجرباتی اور نظریاتی پہلو جدا ہوا۔ علمی اعتبار اسِی پہلوؤں سے جدیدیت کے طے کردہ بیانیو

 ء( نےیہ نقطۂ نظر اپنایا:1998 -ء1924مفکر  لیو ٹارڈ) جاپانی مابعد جدیدیت کے

“Simplifying to the extreme, I define postmodern as incredulity toward 

metanarratives.”

(8)  

 اعتماد کا 
ِ
  ہوں۔م دیتاناترجمہ: انتہائی سادہ الفاظ میں، میں مابعد جدیدیت کو بڑے بیانیوں پر عدم



 

 

 

  

 ء 2025،    4،شمارہ:4جلد:

 

145 

 تاہم مابعد جدید  

کُ

ی رویت حقیقت کے اثبات  اور غیر جانب داری پر سوال اٹھاتی ہے۔ جدید یت جو حقیقت کا 

ل

ہے  دراصل وہ یک  پ پیش کرتی

خ   بحثطرفہ ہے۔تاہم مابعد جدیدیت نے آئین سٹائنی مساوات کے بعد حقیقت تک رسائی کے علوم کو فلسفیانہ اورعلمی
ُ
ل مو کا ر

 

 ش
مب

ڑنے میں 

 پیدا علم۔ فوکو   مرتب کیا( کا ڈسکورس تصور اہم ہے۔ جس نے علم، طاقت اور حقیقت کے تعلق کو نئے نظام میں؛ فرانس1984-1926فوکو)

کھتے ہیں۔وہ اسِ ر میکانزم کادینے  کرنے کے طریقوں کو زبان، طاقت، اداروں اور معاشرت کا مجموعی نظام سے سمجھاتا ہے جو حقیقت کو تشکیل

ر سی بات سچائی کے معیا ہے کہ کون  کرتا بنیادی حیثیت دیتا ہے جو ایک ایسے نظام کومتعارف کراتے ہیں جو یہ طےضمن میں زبان، طاقت اور علم کو

ں کس طرح تشکیل 
 
ب

 

ی

 

خ

بق زبان صرف مطا؟فوکو کے تی ہیںپاپر ہے، کس طرح علم  پیدا ہوتا ہے اور پھیلتا ہے، اور سماجی ادارے، رویے اور شنا

ریخی ۔ اہم زبان ایک تاہےکام کرتی  ونوں کامعانی پیدا کرنے کا مکمل نظام ہے۔ زبان    ڈسکورس میں رکاوٹ اور اجازت داظہار کا ذریعہ نہیں بلکہ 

  ہے:شے ہے اور یہ زمانے کے ساتھ وجود  رکھتی ہے۔یہ طے کرتی ہے کہ کس طرح حقیقت کو جانا جائے۔ فوکو لکھتا

“language (langue) perhaps, is essentially historical, that it was made up not of 

available elements, but of real, successive events, that it cannot be analysed 

outside the time in which it occurred.”

 (9)

 

بلکہ   نہیںصر پر مشتملزبان )لانگ(، شاید اپنی اصل میں ایک تاریخی حقیقت ہے؛ یہ محض پہلے سے موجود عنا ترجمہ:

 نہیں کیا  کے تجزیہکر الگ سےحقیقی اور پے در پے وقوع پذیر ہونے والے واقعات سے تشکیل پاتی ہے، اور اسے اس زمانے 

 جا سکتا جس میں یہ وجود میں آئی۔

 علم اور  طاقت کے  تعلق کو واضح کرتے ہوئے  وہ تحریر کرتا ہے:

power is strong this is because, as we are beginning to realise, it produces effects 

at the level of desire-and also at the level of knowledge.” 

(10)

  

اور —ہےا کرتی پید اثرات بھیطاقت اس لیے مضبوط ہے کہ، جیسا کہ ہم اب سمجھنے لگے ہیں، وہ خواہش کی سطح پر  ترجمہ:

 علم کی سطح پر بھی۔

 لیتانے کی طاقت  مراد کررات متعین  معیاکے حکومتی اختیار کے لیے استعمال نہیں کرتا بلکہ علم پیدا کرنے اور حقیقت یہاں فوکو طاقت کو جبری یا

بان اور طاقت کے ز  "علم" کزی عنصرہے گویا ڈسکورس میں طاقت یہ طے کرتی ہے کہ کون سا علم معتبر اور کون سا غیر معتبر ہے۔ ڈسکورس کا مر

ن  "سچ" ہے اور کو کون سی حقیقتکہتا ہے  تشکیل کرتا ہے۔ علم ایک تاریخی اور سماجی تناظر رکھتا ہے جس پر وہ یہ فیصلہ کراصولوں پر حقیقت کی

ر سماجی حقیقت  ، طاقت اوبیانیے سی "جھوٹ" ہے۔فوکو سائنسی علم کو بھی ڈسکورس کے ضمن میں موضوع بناتا ہے۔ جدیدیت کا ستون یہ علم جس

 ئنسی علم بذاتِ خود ہے۔ ساتحت بنتی  موضوع بنا۔  اسُ نے کہا کہ سائنس بذاتِ خود حقیقت نہیں ہے بلکہ حقیقت ڈسکورس کےکے  نئے تناظر میں

اسی وجہ سے اسِ    ر نہیں ہے۔نب داجاطاقت کے نظام سے پیدا ہوےا ہے اور اسے مضبوط کرتا ہے تاہم حقیقت کو جانچنے کے لیے سائنسی علم غیر 

 یت اور آفاقیت کے بجائے معاشرتی سچائی پر ہی انحصار ہوتا ہے۔ فوکو لکھتا ہے:علم میں عالم گیر



 

 

 

  

 ء 2025،   4،شمارہ:4جلد:

 

146 
 

 

“Each society has its regime of truth, its general politics’ of truth: that is, the type 

of discourse it accepts and makes function as true.”

(11)

 

 سچا
ِ
ر سچ ل کرتا ہے اور بطومعاشرہ قبو جنھیں ئی ہوتا ہے، اپنی سچائی کی رجیم؛ یعنی وہ ڈسکورسترجمہ:  ہر معاشرے کا اپنا نظام

 کارفرما کرتا ہے۔

۔ ہےول کی طاقت رکھتا جیم کے کنٹررئی کی تاہم یہ معاشرہ ہی طے کرے گا کہ کون سی سائنسی بات قابلِ قبول ہے مگر سائنسی علم اپنی ذات میں سچا

 فوکو رقم طراز ہے:

“Science has become the major from of knowledge that defines what is accepted 

as true in modern societies.” 

(12)

 

 ہے جو طے کرتا ہے کہ حقیقت کیا ہے

ئ

 ل کیا جائے گا۔ کیا قبوسچ اور ترجمہ: سائنس جدید معاشروں میں وہ بنیادی علم بن گ

 فوکو کے ڈسکورس نے سائنسی علم کا 

 

ی ت

 

ی ب
ی ق
 حالت نے غیر 

م
 

ے کی کوان
ّ
یں  شروع کیااور اکیسوکو جنم دینا  رویوںکےنظریاتی ساخت واضح کی۔ سائنس  میں  ماد

 تصورات کئی نئے ر

م
 

 ہے ہیں۔  رف کروارویے متعاصدی میں ڈیٹا کی پیش رفت اہم ہے جو  انٹرنیٹ، موبائل فون ، سمارٹ  ٹیکنالوجی اور کوان

 (Observer dependent) مشاہداتی انحصار سائنس کے اس رویے نے 

 

ی ت
مطلق
 ،

 

ی ت

 

ب ی 
ی ق
 سے غیر 

 

ی ت

 

ب ی 
ی ق
کو فوقیت دی۔یہ تصورات 

 اور سچائی کی ذاتی حقیقت کو شاہد پر منحصر ہونے کی وضاحت پر مبنی ہیں۔ تاہم بالا تمام بحث سائنسی تصور، سائنسی زبان،

 

ی ت
مطلق
سائنس بہ  سے غیر

طور مسئلہ،  سائنس کو مثبت، منفی یا غیر جانب دار دکھانا یہ بنیادی موضوع ہیں جو سائنسی جہت کو کسی بھی ادب پارے طور سچائی، بہ طور اتھارٹی یا بہ 

ی ااتی تہیں کھولتی ہے۔ اگر ہم فوکو 

 

معب
کی اسِ میں تلاشنے میں فوٹون کا کردار رکھتے ہیں۔ فوکو کے نظریے کے پیشِ نظر ادبی زبان کئی آلات کی 

 اردو ادب کے ضمن میں کریں  تو نتیجہ یہ اخذ ہونا چاہیے کہ متن مابعد جدید یت کے فکری  مباحث سے ہم آہنگ ہو مگر اُردو ادب تھیوری کا مطالعہ

( 1980-1905( کی  سارتر )1949-1912میں جدیدیت کے مباحث بیسویں صدی نصف بعد داخل در علوم ہوئے ہیں ۔ ادب میں میرا جی)

اہم ہیں۔ اس دور میں اُردو ادب  ، نثری اصناف میں جدیدیت کے مباحث میں مغربی فکر سے ہم آہنگ ملتا ہے، اس کی  کے نفسیاتی مباحث کی نظمیں

یت کے بنیادی وجہ سر سید اور انُ کے دوستوں اور دشمنوں  کی مشترکا کاوش تھی۔ بہر کیف نثر یورپی نوآبادکاری  سے پہلے اورنظم بعد میں جدید

موضوع و معروض ہوتی ہے۔ غزل کی صنف جو کبھی نثر  کے مقابل صدیاں گزار چکی تھی، نظم کے منظر نامے میں پوشیدہ ہوتی مباحث   میں داخل در 

گئی۔ بشیر بدر " آزادی کے بعد کی غزل  کاتنقیدی مطالعہ"

)13(

میں اسُ وقت کے رسائل میں غزل و نظم کے تناسب کرتے ہوئے نظم کا پلڑا بھاری  

بھی غزل کے جدید شعرا میں علی سردار جعفری،یوسف ظفر، منیر نیازی، احمد فراز،اختر ہوشیارپوری،ناصر کاظمی، فراق  ثابت کرتے ہیں پھر

کے  (Grand narrative)گورکھپوری اور جون ایلیا نمایاں ہیں۔ انِ سب کے ہاں جدیدیت کا وہ رنگ غالب ہے جو کسی نہ کسی بیانیے 

ر سے یہ وہ لوگ ہیں جو پختہ عمر میں  نوآبادکاری کے بیانیے کو رد کرنے کا مشاہدہ اور تجربہ رکھتے تھے، مگر فکری  رو سے منسلک ہے۔ تاریخی اعتبا

میں  بہ طور   نوآباد کاری کا نوجوانی میں تجربہ اور مشاہدہ رکھنے والوں)آفتاب اقبال شمیم، احمد ندیم قاسمی، خورشید رضوی اور افتخار عارف وغیرہ(

م مرحوم اُردوکے  تہذیبی و ثقافتی اور  اخلاقی  و لسانی اعتبار میں غزل کے مقام کو قائم رکھتے ہیں۔شخص و شاعرمحمد
ّ
ب س

 

ت

ف 
 
 احمد توصی 

)14(

انھوں نے  



 

 

 

  

 ء 2025،    4،شمارہ:4جلد:

 

147 

 ، جو سہ ماہی اکادمی ادبیات میں چھپتی رہیں، ہم اس مطالعہ میں بالا بحث کے ضمن میں "آسمان تہِ آب" کی غزلوں  کی سائنسی آخری عمر تک غزل کہی

ی ااتی رسائی حاصل کریں گے۔ 

 

معب
 جہت کے ڈسکورس سے 

؛ تو  علمی تھاف برہمنوں کو دیتا صر کا اہل  تفہیم  وزبان  کی ابتدائی جغرافیائی حدود   صرف ہندوستان  سے ملتی ہیں۔ ہندوستانی معاشرہ جو علم کی توضیح

سو   مسلمانوں کےگیارہ۔ بہر کیفرہی ہیں آزادی مسلمانوں کے حملوں سے ممکن ہوئی لیکن ہندو اقتدار میں  بھی علمی آزادی کی کئی تحریکیں متحرک

 باعث عی شعوری ترقی کاادی اور اجتما انفرپانے لگتا ہے تو فرد کے پینتالیس سالہ  اقتدار کے بعد جب  ہندوستان برطانوی سائنسی معاشرے پر تشکیل

و آباد کاری  ،1947بنتا ہے، اگست
َ

 

(  کے دور میں 1991–1947سرد جنگ )ء تک برطانوی مشینری یہاں کام کرتی رہی،  ہندوستان کی  برطانوی ن

 ادب نے ۔ ما بعد نوآبادیاتیستعمال کیاں کا ا لانے کے لیے ثقافتی بیانیوامریکہ اور سوویت یونین دونوں نے تیسری دنیا کو اپنے نظریاتی دائرے میں

—ات اور اشتراکی مساوانہ جمہوریتیہ داراس صورتِ حال میں استعماری اور نیم استعماری بیانیوں کو بے نقاب کیا اور یہ دکھایا کہ کس طرح سرما

 تھا جو بہتجر  بلکہ ایک مابعد نوآبادیاتی( محض ایک نئی ریاست کی تشکیل نہیں1947م )اکثر نوآبادیاتی تسلسل کا ذریعہ بنیں۔ پاکستان کا قیا—دونوں

ب کے ل پاکستانی اردو اد صورتِ حاتاریخی ابتدا ہی سے سرد جنگ کی نظریاتی کشمکش اور سرمایہ دارانہ و اشتراکی نظاموں کے دباؤ میں آ گیا۔ یہی

وں کی تشکیل شی انحصار نچا برقرار رہا،معانتظامی ڈھاادیاتی میں بنیادی عامل بنی۔پاکستان کو آزادی تو ملی مگرنوآبا فکری، موضوعاتی اور اسلوبی رون ّ

اردو  ہیں، جن کی بازگشت  علامات کلاسیکیکیمغرب پر قائم رہا اورفوجی و بیوروکریٹک ریاست وجود میں آئی۔یہ تمام عناصر مابعد نوآبادیاتی ریاست 

ار دیا گیا۔ ستی سطح پر خطرہ قراکیت کو ریا،اشترئی دیتی ہے۔سرد جنگ میں پاکستان امریکی سرمایہ دارانہ بلاک کا اتحادی بناادب میں نمایاں طور پر سنا

موش خاادیب و شاعر یا تو ڑا گیااورت سے جونتیجتاً اردو ادب میں ترقی پسند ادیب ریاستی دباؤ کا شکار ہوئے۔اشتراکی فکر کو شک، غداری اور بغاو

 یا علامتی اظہار پر مجبور ہوئے۔ ہوئے

نسان تھے،  ب دوست اکتا اور توصیف تبسم مرحوم نے  اسی نظریے، مشاہدے اور تجربےکو اپنے کلام کا موضوع بنایا ہے۔آپ ایک صاحبِ علم

ء 1988آپ نے

)15(

نہ، اسلامی اور کثر فلسفیاا  گفتگو میں ڈاکٹریٹ کی۔ راقم   ایم۔اے اور ایم فل کی سندی تحقیق کے لیے رابطے میں رہا۔ اپنی

بان و ادب کے زتمام زندگی اُردو   تھے مگررا رکھتےسائنسی موضوعات   پر رکھتے تھے۔ وہ علم کی داخلی وخارجی اور روحانی و جسمانی صورتوں پر استادانہ آ

ی ااتی

 

معب
را  کا ایک الگ ستامعنی۔ ہر شعر ہےکھتی  جہتیں رخادم کے طور پر گزاری، انُ کی غزل استعاراتی اور علامتی نظام میں  کثیر العلومیاتی 

 ہے،آفتاب اقبال شمیم  لکھتے ہیں:

ل کو نے نئی غز ہے جس " معنیٰ سے ورائے معنیٰ کی طرف خفیف سا گریز توصیف تبسم کی غزل کی نہایت منفرد خاصیت

ور دوسرے اھ گئی ہے ری بڑ تہ دابالواسطہ متاثر بھی کیا ہے۔ شعر کو ذرا سا آؤٹ آف فوکس کرنے سے ایک تو مفہوم کی

ایک ایسا اسلوب پیدا ہوا ہوا جو توصیف تبسم کی جداگانہ پہچان متعین کرتا ہے۔"

)16(

 

ں کے بجائے جامد معنو فوکس( تاہم ہم عصر تخلیق کار اور نقاد دوست کی یہ رائے توصیف تبسم کی غزل میں روایتی موضوعات کو )آؤٹ آف

 وسعت  ہے۔  متحرک معنوی جہت تلاشنے کی



 

 

 

  

 ء 2025،   4،شمارہ:4جلد:

 

148 
 

 

بی اور تی عمل نہیں بلکہ اعصا( کے سائنسی تصور سے جوڑتا ہے۔ رونا محض جذباEnergy Transformationشعر دیکھیے، جذبات کو توانائی )

 عمل ہے۔ نیرو سائنس کے مطابق رونے سے 
ِ
ن رج ہوتے ہیں، جس سے وقتی سکوایسے اعصابی تناؤ خا cortisolہارمونل سطح پر ایک مسلسل نظام

۔ یہاں رونا ہےیل ہوجاتا  تبدپیدا ہوتا ہے۔ "موجِ تنک آب" سے  ظاہر کیا گیا ہے کہ معمولی داخلی محرک کس طرح بڑے جذباتی اخراج میں

ں جہابیانیاتی جسم ہے،  نہیں بلکہ  وجودایک ذاتی فعل نہیں بلکہ طاقت کے دباؤ کے خلاف مائیکرو ریزسٹر ہے۔   فوکو کے نزدیک جسم محض حیاتیاتی

م باہم تعامل کرتے ہیں۔ طبیعیات میں یہ کیفیت غیر خطی نظام سے مشابہ ہے،جہاں ایک

عک

بڑے بہاؤ میں بدل  لی توانائی معموجذبات، طاقت اور 

 جاتی ہے: 

 واقعہ یہ ہے کہ رونے میں عجب لذت ہے

رونا اور موجِ تنک آپ کو دریا کرنا

)17(

 

ی مزاحمت اور تخلیقی توانائی کے سائنسی 
ّ
، مگر ہےباؤ کا نتیجہ ہوتی درتعاش اور ئنسی، اتصور سے مربوط مضمون  دیکھیے۔ موسیقی کی پیداوار فریکوماد

ں کہ اس کیو بنانا آسان نہیں واز کو نغمہآ ہے۔ جسمانی زخم کو اس کا لازمی جزو کہا گیا ہے تاہم یہاں علمِ صوتیات کے ساتھ جسم بہ طور آلہ سامنے آتا

ے کو قربان کرنا پڑتا ہے۔ طبیعیات کے مطابق آواز ارتعاش اور دباؤ کا نتیجہکے لیے جسم ، اعصاب ا
ّ
مشقت   سطح پر یہ جسمانیمگر انسانی ہےور ماد

 :نغمہ نہیں بن سکتی جہ ہر آوازو، یہی اور درد کے بغیر ممکن نہیں۔ تاہم نغمہ محض آوازنہیں بلکہ ثقافتی تناظر میں طاقت اور معانی پاتا ہے

 سے رِستا ہے لہو پوروں کازخمِ مضراب 

کتنا دشوار ہے آواز کو نغمہ کرنا

)18(

 

یک مطلق حقیقت  کہ وقت اتی ہےزمان اور وقت کی شعوری تشکیل اور مشاہداتی تھیوری کی علامتی تشکیل بھی سامنے آتی ہے۔ جدید سائنس بتا

نظر شاہد بن چکا ہے۔ " ر ایک مثبت شعو جو وقت دیکھاتا ہے، یعنینہیں بلکہ مشاہدہ کرنے والے پر منحصر ہے۔ شعر کہتا ہے کہ ہم وہی دیکھتے ہیں

 :  نہیںر کیا بستہ" ہونا فوکو کے تصور ڈسکورس سے جڑتا ہے جہاں طاقت اور علم طے کرتے ہیں کہ کیا دکھائی دے گا او

 جو وقت دکھاتا ہے سو دیکھتے ہیں

 تماشا میں بیٹھے ہیں نظر بستہ
ِ
اس بزم

)19( 

نسانی ا کہ لہر ہے، مگر اواز محض ہو پر آسطحایک دوسرے میں مدغم ہونے سے صوتی نظام کا تفہیمی پہلو  یہ سامنے آتا ہے کہ سائنسی صوت اور خون کو 

  پیمائش نہیں۔ سائنسی اثر قابلِکہ اصلجسم میں یہ  نیوروکیمیکل ری ایکشن پیدا کرتی ہے۔ شعر لہر کو "لہو میں" قراردے کر یہ واضح کیاگیا ہے

 رس میں یہ اس نکتے کی طرف اشارہ ہے کہ تمام علم قابلِ پیمائش نہیں ہوتا:ڈسکو

 صدا کے ساتھ لہو میں جو لہر اٹھتی ہے

تمام دسترسِ نما خواں سے باہر ہے 

)20(

 

ی ااتی تشکیل جہاں"دریا" محض پانی نہیں بلکہ وقت

 

معب
 ہے۔ یہاں زبان یہ بتاتی تجربہ  کے نظام ہے جو بہاؤ میں رہ کر معنی محفوظ رکھتا-یاد-واپسی ایک 

ہے کہ حرکت خود مقصد نہیں؛ گردشِ موصد ہے، یعنی معنی ایک مقام سے دوسرے مقام تک جاکر پھر لوٹتے ہیں۔ یہ شعر ہائیڈروجیکل سائیکل  



 

 

 

  

 ء 2025،    4،شمارہ:4جلد:

 

149 

(Water Cycleکو استعارہ بناتا ہے۔ دریا کے بخارات سے بادل بننا اور بارش کے پانی کا دریا میں لوٹ جانا، سائنسی ) حقیقت یہاں علمی اتھارٹی 

 و معلول  واضح ہےکہ بہاؤ، واپسی کے لیے شرط ہے:

 

ّ
 بھی اور شعری علامت بھی ہے۔ یہاں عل

 پلٹ کر آئے گا بادل کی صورت

اسِی خاطر تو دریا بہ رہا ہے

)21(

 

  کے سبب علم س کے محدودیتنی حوا( کا بنیادی مسئلہ نہیں شائستگی سے بیان کیا گیا ہے۔ انساEpistemology of Scienceعلم ادراک )

 فزکس اور کاسمولوجی( میں یہ تسلیم شدہ اُصول ہے کہ مشاہدہ مکمل حقیقت

م  

 یتا۔ یہاں انسان کودسائی نہیں ر تک نامکمل ہے۔ جدید سائنس )کوان

ی نظر۔ حواس، آلات اور  مشروط ہے بلکہنہیں ناکامل سائنسی مشاہد کے طور پر پیش کیا گیا ہے۔ جدید سائنس یہ تسلیم کرتی ہے کہ انسانی علم حتمی

 ہے جب کہ ہائزن ف رد ہوسکتا ، صرمباحث حقیقت کو مکمل طور پر نہیں سمیٹ سکتے۔ کالرل پوپر کے نزدیک سائنسی نظریہ کبھی ثابت نہیں ہوتا

 برگ کے مطابق مشاہدہ خود حقیقت کو بدل دیتا ہے:

 محدود حواس اپنے، مفقود خبر اپنی

 پم پر یہ راہِ سفر بستہکھلتی ہی نہیں

)22(

 

( 

 

ی ت

 

ی ب
س

 

ی

Relativity( اور مشاہداتی اثر )Observer Effectحقیقت   متحرک ہوتا ہے، یعنی( کا شعری اظہار دیکھیے۔ جسم ساکن ہے مگر عکس

  بوہر نسبتاً ہے،  نہیںمشاہد کے زاویے سے بدلتی ہے۔ جدید سائنس میں مشاہدغیر جانب دار نہیں۔ آئن سٹائن کے مطابق حرکت مطلق

 

ر
ی ل

 

ن

 اور 

 مشاہدے اور مظہر کو الگ نہیں سمجھتا:

 کھڑا ہوں ساکت و ششدر کنارِ دریا پر

مگر میں عکسِ سرِ آب بن کے بہتا ہوں

)23(

 

ی حقیقت کے انہدام اور توانائی کی بالادستی کا بیان جہاں سورج کو ایک شے نہیں بلکہ حرارت /توا
ّ
ت جدید طبیعیا یکھا گیا ہے۔ طور پر دنائی کےماد

ی نہیں بلکہ حرکی اور توانائی ہے، یعنی مادہ اور توانائی الگ نہیں بلکہ ایک
ّ
 ماد

 

ت
ّ
ی   صورتیں ہیں:  کی دو ہی حقیقتکی زبان میں ماہ 

 رات کا پتھر جو آنکھوں پر دھرا رہ جائے گا

اک حرارت کے سوا خورشید کیا رہ جائے گا

)24(

 

 کرتا۔ جو فرد  برداشت نہیںکوختلاف اف اشارہ کرتا ہے کہ ہو دور میں غالب نظریہ )چاہے سائنس ہو ( ایک شعر اور دیکھیےجو  اس سچائی کی طر

ا 

ئ

سفۂ
فل
تا ئنس کا جبر کہا جا نارمل سائنس میںسامروجہ پیمانوں سے ہٹ کر تشریح کرتا ہے، اسے رد یا سزا دی جاتی ہے۔ یہ وہی صورت ہے جسے جدید 

 شعری صور ت ہے:ہے۔ یہ کوہن کے پیراڈائم شفٹ کی 

 مجھے بھی آج کے نقّاد دار پر کھینچیں

کہ میں بھی اسُ قدِ زیبا کو سرو کہتا ہوں

)25(

 



 

 

 

  

 ء 2025،   4،شمارہ:4جلد:

 

150 
 

 

 ور صرف شور  باقی رہتا ہے۔سائنسی دنیا( ختم ہوجاتی ہے اSignalکو علامتی تصور کہ جب نظام ٹوٹتا ہے تو بامعنی آواز) Entropyسائنسی تصور  

 ہے:میں یہ معانی کے زوال کی علامت 

 کشتیوں کے ساتھ ڈوبے گی صدا سیلاب کی

اور ساحل پر فقط شورِ پوا رہ جائے گا

)26(

 

 فزکس کے اس تصور سے ہم آہنگ ہے کہ ہر ذرہ اہم اور باہم مربوط ہے۔ جدید سائنس میں کوئی شے حقیر

م  

 کاین اکائی بھی نظام ، خرد تر نہیںکوان

 احتیاط کی دعوت دیتا ہے: حصہ ہے۔ یہ سائنسی ڈسکورس انسان کو انکسار اور 

 ہوسکے تو چوم لے پاؤں تلے کی خاک کو

ذرہ ذرہ ہے جہانِ معتبر، آہستہ چل

)27(

 

ں ہدے کی علامت ہے جہا ذاتی مشا۔ آئینہیہ شعر انعکاسی علم  کی نمایندگی کرتا ہے۔ جدید سائنسی فکر میں محقق خود بھی مطالعے کا حصہ ہوتا ہے

 علم محض الفاظ نہیں بلکہ تجربے اور درد سے جنم لیتا ہے:زبان ناکافی ہوجاتی ہے یعنی 

 سر میں نے آئینے سے گفتگو کی

سخن ہوتے نہ تھے خواب میرے

)28(

 

استے ربلکہ خود  پر نہیں چلتے کے اصُول کو ظاہر کرتا ہے۔ سائنسی ڈسکورس میں نظام جامد راستوںChaos Theoryاور  Complexityیہ شعر 

  بھی حالات کے ساتھ بدلتے ہیں۔ یہ خود تنظیمی کی شعری تعبیر ہے:تشکیل دیتے ہیں۔ قوانین

 کیا کریں گردشِ جہاں کا گلہ

راستے خود یہاں سفر میں ہیں

)29(

 

کو ہر شے  ؤ مانا جاتا ہے، جوواپسی بہا قابلِ یہ شعر وقت کے بہاؤ اور انسانی شناخت کے سائنسی تصور کی تعبیر لیے ہوئے ہے۔ زکس میں وقت کو ایک نا

تا کرقت کے فرق کو ظاہر کائناتی و قت اوراپنے ساتھ بہا لیے جاتا ہے۔ انسان اس بہاؤ میں خس و خاک کی مانند ہے۔ "دریا سے الگ دریا" انسانی و

 رت ہے:عرانہ صوشاسائنس کی  وجودی ہے۔  یعنی انسان تاریخ اور کائنات کے بڑے بہاؤ میں شامل تو ہے مگر اس پر دسترس نہیں رکھتا۔ یہ شعر

 وقت کی لہر بہائے لیے جاتی ہے ہمیں

خس و خاک ہے دریا سے الگ دریائےایک 

)30(

 

ی ااتی نظام میں علم کی مشاہد            

 

معب
اتی اور تجرباتی تاہم اس تفہیم و تعبیر سے ہم یہ بات وثوق سے کََ سکتے ہیں  کہ  توصیف تبسم علامتی و استعاراتی   اور 

غزل  میں "مجیدامجد کی نظم" کے بعد کی علمی تصورات کو موضوع بناتے ہیں۔  اسِ کی وجہ اسِ کا ابتدائی نمونے کا عالمی مابعد صورت کے معتبر و مستند 

ء( میں منظرِ عام پر آیا۔   غزل اور نظم کا یہ مجموعہ میزان میں دونوں شکلوں میں  برابر ہے۔بعد 1996جدیدیت سے پیوستہ سنین )"کوئی اور ستارہ"۔

ی ااتی نظام میں "آسماں تہِکے 

 

معب
 آب" کی منتخب کلیات بھی اسی انتخاب پر شائع کی گئی تھیں۔ تاہم اس مطالعہ کے ضمن میں ہم یہ بات کََ سکتے ہیں کہ 

ی حقیقی بیانیے پر یقین نہیں رکھتی بلکہ مابعد جدیدیت کے بین الاقوامی علمی تصورات کے مطالعاتی حوالوں میں

کُل

ی ااتی غزل جدیدیت کے کسی 
م
عل
 ایسے 



 

 

 

  

 ء 2025،    4،شمارہ:4جلد:

 

151 

 ایک ایسا نظام مباحث پر مبنی ہے جو علم، حقیقت، پیش گوئی، تجربیت اور عقلیت کے کردار کو سمجھنے میں مدد دیتی ہے۔   درج بالا اشعار انسانی شعور کا

تا ہے، یہاں شعور کو حیاتیاتی بنیادوں پر قائم کرنے میں مدددیتے ہیں جو وقت، جسم، توانائی، زبان اور طاقت کے سائنسی و سماجی  اثرات  سے تشکیل پا

 کا دیکھا گیا نہ کہ محض جمالیاتی یا آلے کے  طور پر۔یہاں وقت نیوٹن  کے تصور سے نہیں بلکہ آئین سٹائن کے تصور سے متاثر ہے۔ یہاں تجربے

  ہے کہ ہر تجربہ   زبان اور سائنسی میتھڈ پر پورا نہیں اترسکتا ہے۔ مرکز جسم ہی کو رکھا گیا ہے مگر شعر کو بھی محدود  مانا گیا ہے۔   یہاں اس کا تاثر عام ملتا

 ٭٭٭٭٭٭٭٭٭٭٭٭٭٭٭٭٭٭٭

 جات حوالہ  

 اقبال،لاہور،1
ِ
 53ء، ص2012۔  محمد آصف اعوان، ڈاکٹر، پروفیسر"مغربی تہذیب کے مشرقی نقاد"بزم

2. August Comte: “Positive Philosophy”(Translated by Harriet Martineau), Batoche Books, 

Kitchener,2000, P:29 

3.https://en.wikipedia.org/wiki/Michelson%E2%80%93Morley_experiment,12:12p.m. 

Dated:16.12.2025 

  :ی متن اس لنک پر موجود ہےآئین سٹائن کے اس خط کا اصل تصویر .4

https://docsteach.org/document/letter-from-albert-einstein-to-president-franklin-d-roosevelt,12:12p.m. 

Dated:16.12.2025 

5. Kuhn, Thomas S. “The Structure of Scientific Revolutions”. 4th ed., with an introductory essay by 

Ian Hacking. Chicago and London: The University of Chicago Press, 2012, P10 

6. Feyerabend, Against Method, 3rd ed., London & New York: Verso, 1993, P14 

7. Popper, “The Logic of Scientific Discovery”, London and New York- Routledge classic, 2002, P53 

8. Lyotard, The Postmodern Condition: A Report on Knowledge, Introduction, V 10, Manchester  

    University Press, 1984 

9. Foucault, The Archaeology of Knowledge   Translated by A M Sheridan Smith,Pantheon Books,  

New York, 1972, P 200 

10. Foucault, Power/Knowledge, Pantheon Books, New York, 1980, P 59 

11. Foucault, Power/ Knowledge, 1980, P131 

12. Foucault, The Order of Things, Vintage Books, New York, 1971, P345 

 19،ص1981بشیر بدر :" آزادی کے بعد کی غزل  کا تنقیدی مطالعہ" ایجوکیشنل پبلیکیشنز،دہلی،۔ 13

 20، ص2024-2022۔   شعیب الرحمٰن:"توصیف تبسم کی نظم نگاری")ایم فل اردو(، شعبہ اردو، رفاہ انٹر نیشنل یونیورسٹی، فیصل آباد کیمپس، 14

 9، ص 2019-2017متنی و معنوی جہات")ایم اے اردو(، شعبہ  اُردو، پنجاب یونیورسٹی لاہور، -۔  شعیب الرحمٰن:"خوئی اور ستارہ15

 سپر مارکیٹ، کراچی ، 16
ُ
( آسماں تہِ آب از توصیف تبسم،فضلی ب   ء2019۔  آفتاب اقبال شمیم: )فلی ت 

 139۔ توصیف تبسم: "آسماں تہِ آب"، ص 17

 139۔ا یضاً، ص 18

 141۔ ا یضاً، ص19

 167، ص۔ ا یضا20ً

 215۔ ا یضاً، ص21

 202۔ ا یضاً، ص22

https://en.wikipedia.org/wiki/Michelson%E2%80%93Morley_experiment
https://docsteach.org/document/letter-from-albert-einstein-to-president-franklin-d-roosevelt


 

 

 

  

 ء 2025،   4،شمارہ:4جلد:

 

152 
 

 

 141۔ ا یضاً، ص23

 146۔ ا یضاً، ص24

 150۔ ا یضاً، ص25

 146۔ ا یضاً، ص26

 150۔ ا یضاً، ص27

 152۔ ا یضاً، ص28

 160۔ ا یضاً، ص29

 198۔ ا یضاً، ص30

 ٭٭٭٭٭٭٭٭٭٭٭٭٭٭٭٭٭٭٭

Roman Havalajat 
1. M Asif Awan, Prof, Dr: Maghrabi Tehzeeb Ky Maghrabi Naqaad, Bazm E Iqbal, Lahore,2012, P53 

2. August Comte: “Positive Philosophy”(Translated by Harriet Martineau), Batoche Books, 

Kitchener,2000, P:29 

3.https://en.wikipedia.org/wiki/Michelson%E2%80%93Morley_experiment,12:12p.m.Dated:16.12.2025 

4.https://docsteach.org/document/letter-from-albert-einstein-to-president-franklin-d-

roosevelt,12:12p.m. Dated:16.12.2025 

5. Kuhn, Thomas S. The Structure of Scientific Revolutions. 4th ed., with an introductory essay by 

Ian Hacking. Chicago and London: The University of Chicago Press, 2012, P:10 

6. Feyerabend, Against Method, 3rd ed., London & New York: Verso, 1993, P:14 

7. Popper, “The Logic of Scientific Discovery”, London and New York- Routledge classic, 2002, P53 

8. Lyotard, The Postmodern Condition: A Report on Knowledge, Introduction, V 10, Manchester 

University Press, 1984 

9. Foucault, The Archaeology of Knowledge   Translated by A M Sheridan Smith,Pantheon Books,  

New York, 1972, P: 200 

10. Foucault, Power/Knowledge, Pantheon Books, New York, 1980, P: 59 

11. Foucault, Power/ Knowledge, 1980, P131 

12. Foucault, The Order of Things, Vintage Books, New York, 1971, P:345 

13. Bashir Badar;” Azadi K Bad Ki Ghazal ka Tanqeedi Mutala, Anjaman Traqi Urdu, Dehli,1981, P:19 

14. Shoaib Ur Raman: TouseefTabasum Ki NazmNigari,(MPhil Urdu), Riphah International 

University, Faisalabad Campus, 2022-2024, P:20 

15. Shoaib Ur Rahman: Koi Aur Sitara-Matni O Manvi Jihat,( M A Urdu), PU Lahore, 2017-2019,P:9 

16.Aftab Iqbal Shameem(Flap):AsmaN Tah EAb, Fazli Books, Karachi, 2019 

17. Touseef Tabasum: AsMan Tah E Ab, P:139 

18. Ibid, P:139 

19. Ibid, P:141 

20. Ibid, P:167 

21. Ibid, P:215 

22. Ibid, P:202 

23. Ibid, P:141 

24. Ibid, P:146 

25. Ibid, P:150 

https://en.wikipedia.org/wiki/Michelson%E2%80%93Morley_experiment
https://docsteach.org/document/letter-from-albert-einstein-to-president-franklin-d-roosevelt
https://docsteach.org/document/letter-from-albert-einstein-to-president-franklin-d-roosevelt


 

 

 

  

 ء 2025،    4،شمارہ:4جلد:

 

153 

26. Ibid, P:146 

27. Ibid, P:150 

28. Ibid, P:152 

29. Ibid, P:160 

30. Ibid, P:198 


