
  

 

 

 

   

ء   2025،      3،شمارہ:4جلد:  

 می   روشن   جمود بطور وجوہِ  زوالِ اُِمتِ مسلمہ:فکرِ اقبال ک 

Stagnation as a Cause of the Decline of the Muslim Ummah: In the 

Light of Iqbal’s Thought 

 صفہ اکب ع 

 آف بہاولپور  رسٹینیویو اسلامیہ  ی د ، یزاسکالر شعبہ اقبال سٹڈ ی ڈ یچ۔اپی 

 محمد اصغ   ڈاکٹ 

 آف بہاولپور  رسٹینیویو اسلامیہ  ی د ،یزشعبہ اقبال سٹڈ  پروفیس اسسٹنٹ لسیا 

 

 الاسلام    رفی   ڈاکٹمحمد 

ر ی

ئ

 

 آف بہاولپور  رسٹینیویو اسلامیہ  ی د ،یزشعبہ اقبال سٹڈ  مینچ

Asfa Akbar   

PhD Scholar Department of Iqbal Studies,  

The Islamia University of Bahawalpur 

Dr. Muhammad Asghar Sial   
Assistant Professor Department of Iqbal Studies, 

The Islamia University of Bahawalpur 

Dr. Muhammad Rafiq ul Islam   

Chairman Department of Iqbal Studies,  The 

Islamia University of Bahawalpur 

Abstract 
This abstract deals with the critical view of Allama Muhammad on Stagnation 

(intellectual and spiritual rigidity) and the role it plays in the downfall of Muslim 

Ummah. Allama Iqbal  strongly opposed stagnation, which according to him is 

related with blind imitation(taqlid),loss of creative thinking and detatchment from 

dynamic spirit of Islam,stagnation paralyzes individual and collective will, 

suppresses Khudi (selfhood), and societies fail to respond to changing historical 

and intellectual challenges of modern era, Iqbal's critique of stagnation is of great 

relevance in present day as Muslim societies are still facing the challenges of 

intellectual inaction and cultural complacency. By revive the principles of Khudi, 

creative intellect, and moral courage Iqbal provides a framework of transformation 

for overcoming stagnation and attaining renewal and progress. 
Keywords: Stagnation, Allama Muhammad  Iqbal,Muslim Decline,Modernization, Blind 

Imitation, Intellectual Stagnation 

ود، علامہ محمد اقبال،مسلمانوں کا زوال،تجد: الفاظ   ی کلی  ُ ُ
ُ
 جمود  ی،فکرتقلید ،اندھ  یدج

کا مشاہدہ کیا، جو نوآبادیاتی طاقتوں کے عروج اور مسلم معاشروں کو دوچار کرنے والی داخلی    اقبال نے  شاندار اسلامی تہذیب ک ٹوٹتی  بکھرتی  باقیات

اور روحانی بصیرت سے مالا مال ان ک شاعری امت کو درپیش بیما اور  تقسیم کے زیر سایہ  زوال پزیرتھی۔ فلسفیانہ گہرائی  ریوں ک عکاسی کرتی ہے 

اور  اسے محض ایک مذہبی ہستی کے طور پر نہیں ارتقا   بلکہ ایک متحرک قوت کے طور پر پیش کرتی ہے جس کا مقصد انسانی تہذیب می مسلسل 

الی امت اپنے بنیادی  شراکت ہے۔ اقبال اپنے اشعار کے ذریعے زوال ک ایک داستان بیان کرتے ہیں، جہاں علم، انصاف اور اختراع ک روشن و

 الجھی ہوئی محسوس ہوتی ہے۔ یہ جمود متعدد جہتوں می ظاہر ہوتا ہے، جس می روحانی سستی،  اصولوں سے بے تعلقی، تقلید اور منقطع ہونے می

اف کو قرار دیتے ہیں جو  فکری سستی، سماجی ٹوٹ پھوٹ، اور سیاسی محکومیت شامل ہیں، ان سب ک وجہ وہ اسلامی تعلیمات کے حقیقی جوہر سے انحر

اور اتحاد پر زور دیتی   ہے۔ اقبال نے ایک ایسے طبقے ک تصویر کشی ک ہے جو اپنے بہادر ماضی کو بھول چکی ہے جہاں استغفار اور  عمل، خود انحصاری 

گی کا دور دورہ ہے۔ علامہ اقبال ایک  انحصار ک جگہ استفسار اور فتح کے جذبے نے لے لی ہے جس ک وجہ سے علمی میدان می پسماندگی اور پسماند

 کرتے ہیں جو سطحی سطح کے مشاہدات سے بالاتر ہے۔آپ   امت پر زور دیتے ہیں کہ وہ ان علامات کو خود سے لگائے ایسے معاشرے ک حوصلہ افزائی



 

 

 

  

 ء   2025،    3،شمارہ: 4جلد: 

 

120 
 

 

ہو سکتے ہیں اگلی سطور می ہم ان سب عوامل  گئے زخموں کے طور پر پہچانے جو صرف اندرونی طاقت اور اجتماعی مقصد کے احیا کے ذریعے ہی مندمل 

 جن کا علامہ اقبال نے اپنی شاعری می بیان فرمایا ہے۔ کا مفصل جائزہ لیں گے 

 اُمت  مسلمہ کے زوال کا تاریخی تناظر: 

پس منظر می پیش کیا اقبال ک شاعری می جمود ک تصویر کشی کو پوری طرح سے سمجھنے کے لیے ضروری ہے کہ ان کے مشاہدات کو اس تاریخی  

کو تشکیل دیا۔ امت، جغرافیائی اور نسلی حدود سے ماورا مومنین کے ایک متحد ادارے کے    جائے جس نے صدیوں سے امت مسلمہ ک خوش قسمتی

خطوں پر پھیلے ہوئے خلافت  طور پر تصور ک گئی، ابتدائی اسلامی دور می اپنے عروج کا مشاہدہ کیا، جس می تیزی سے پھیلاؤ، سائنسی ترقی، اور وسیع  

یں صدی کے اوائل می جس وقت اقبال ایک آواز کے طور پر ابھرے، اس وقت تک متحرک ہستی ایک کے تحت ثقافتی فروغ پایا گیا۔ تاہم، بیس 

د پر منتج ہوئی۔ داخلی طور  طویل عرصے تک کٹاؤ کے دور سے گزر چکی تھی، جو اندرونی اور بیرونی عوامل کے سنگم سے متاثر ہو کر بڑے پیمانے پر جمو

یا آزاد استدلال ک بندش، ماضی ک تشریحات پر سختی سے عمل پیرا ہونے،    پر، دسویں صدی کے آس پاس، اسلامی فقہ می اجتہاد کے دروازے 

گیا، کیوں کہ عباسی خلافت کے    مذہبی اور سماجی فکر می جدت اور موافقت کو گھٹانے کا باعث بنی۔ یہ فکری جمود سیاسی عدم استحکام سے مزید بڑھ  

 جو اکثر فرقہ وارانہ، نسلی اور علاقائی خطوط پر تقسیم کو فروغ دینے، فرقہ وارانہ فلاح و بہبود پر خاندانی مفادات کو زوال نے چھوٹی سلطنتوں کو راستہ دیا

ہ اکز کو تباہ کر دیا، علماء کو منتشر کر دیا اور لائبریریوں کو تباترجیح دیتے تھے۔ بیرونی طور پر، تیرہویں صدی می منگول حملوں نے بغداد جیسے علمی مر

ید بڑھا  کر دیا جن می صدیوں کا ذخیرہ موجود تھا۔ اٹھارویں اور انیسویں صدیوں می یورپی نوآبادیاتی طاقتوں کے بعد کے عروج نے اس زوال کو مز

کٹاؤ اور انتظامی  مین سامراجی قبضے می آگئی، جس سے امت کو معاشی استحصال، ثقافتی  دیا کیوں کہ شمالی افریقہ سے لے کر جنوبی ایشیا تک مسلم سرز

امت جو    طور پر بے اختیاری کا سامنا کرنا پڑا۔ اقبال ک شاعری می اس تاریخی سفر کو فضل سے ایک المناک زوال کے طور پر دکھایا گیا ہے، جہاں

بلکہ امت می احساس کمتری   زنجیروں سے جکڑی ہوئی ہے جس ک نہ صرف خودمختاری کو چھینی گئی ہےکبھی روشن خیالی ک محافظ تھی، اب استعمار ک  

ثے سے  اور بے بسی کو بھی جنم  دیا۔ آپ نے واضح کیا  کہ کس طرح غیر ملکی تعلیمی نظاموں اور معاشی تصورات کے نفوذ نے مسلمانوں کو ان کے ور

وارانہ یکجہتی ک بنیادی اقدار کودور کر دیا، مغربی طریقوں ک نقل کو فر اور فرقہ  کھوکھلا کر دیا۔ مزید برآں، پہلی جنگ    وغ دیا جس نے عزت نفس 

عظیم کے بعد سلطنت عثمانیہ ک تحلیل حتمی ٹکڑے ٹکڑے ہونے ک علامت ہے، جس سے امت مرکزی اختیار کے بغیر اور قوم پرست تحریکوں کا 

 پر ریاستی حدود کو ترجیح دی۔  شکار ہو گئی جنہوں نے اسلامی اتحاد 

یٰ منبع سے گہرےتعلق کے طور پر بیان کرتے ہیں    اقبال ک شاعری کا ایک مرکزی موضوع
ہ 
ل

ا روحانی جمود ہے جو امت کو متاثر کرتا ہے، اس کو وہ 

ک حالت می دھکیلتے ہوئے پیش کرتے    جسے مسلم زندگی کے ہر پہلو کو متحرک کرنا چاہیے۔ اقبال اپنی شاعرانہ عکاسی می امت کو رسمی رسم پرستی

 اندرونی یقین اور تبدیلی ک طاقت سے عری مشینی معمولات بن چکے ہیں۔ یہ روحانی خرابی دنیا کے ساتھ ایک فعال  ہیں، جہاں مذہبی رسومات حقیقی

 روح ک طرف لے جاتی ہے جو تجدید کے  مشغولیت کے بجائے غیر فعال سپردگی کے طور پر ایمان ک غلط تشریح سے پیدا ہوتی ہے، جو ایک ایسی

( وہ اس بات پر زور دیتےہیں کہ کس طرح امت نے اسلام ک متحرک روح کو فراموش کر دیا  1ور غیر جوابدہ ہے۔ )مطالبات کے لیے غیر فعال ا

وہ سطحی تقویٰ اختیا  اور خود پر قابو پانے کا مطالبہ کرتے ہیں، بجائے اس کے کہ  اور تبدیلی کے  ہے، جو مسلسل جدوجہد  ر کرے جو گہری بے حسی 

ایک وسیع پیمانے پر تقدیر پسندی کے احساس می ظاہر ہوتا ہے، جہاں مسلمان اپنے اعمال ک ذمہ داری لینے کے بجائے  خوف کو چھپاتا ہے۔ یہ جمود  

یووں کو خدائی مرضی سے منسوب کرتے ہیں، اس طرح بے عملی اور انحصار کا ایک چکر جا
ی

 

مت
قس

ری رہتا ہے۔ اقبال توحید، خدا ک وحدانیت کے  اپنی بد



 

 

 

  

 ء   2025،      3،شمارہ: 4جلد: 

 

121 

مذہبی اصول کے انحراف کےطور پردیکھتے ہیں بلکہ منقسم کرنے والی قوت کے طور پر اجاگر کرتی ہیں جو ہمت اور جدت کو    خاتمے کو نہ صرف ایک

 دیا گیا ہے۔ مزید برآں، صوفی تصوف کا اثر، جو کہ  ابھارتی ہے، پھر بھی جمود کا شکار امت می، اسے عملی اطلاق کے بغیر کٹ دعوؤں تک محدود کر

ائی کا ذریعہ تھا، کچھ تشریحات می دنیا سے دستبرداری اور فرار ک طرف لے گیا اور مسلم امت کو معاشرتی ذمہ داریوں سے الگ کر  کبھی روحانی گہر

 دیا اور مجموعی سستی می مزید اضافہ کیا: 

ورِ فراست سے ہے خا
ُ

 

 لیمُلّا ک نظر ن

 ( ٢بے سوز ہے میخانۂ صُوفی ک مئے ناب) 

می ملاؤں کے کردار ک طرف اشارہ کرتے ہیں، جہاں مذہبی رہنما اکثر لوگوں کو متحرک عقیدے کے ساتھ بااختیار بنانے  اقبال اس روحانی زوال  

استدلال کرتےہیں، زندگی کے ہر پہلو می جھانکتے ہیں۔ پر ذاتی اختیار اور فرسودہ روایات کو ترجیح دیتے ہیں ۔ علامہ اقبال اپنے خیالات کے ذریعے  

اور ان کے اصحاب، جنہوں نے عمل اور انصاف کے ساتھ جڑے ہوئے ایمان کو مجسم کیا تھا۔ اقبال ک شاعری اپنے جوہر می اس روحانی    پیغمبر محمد

کو یہ جمود ک علامات  کا مطالبہ کرتی ہے لیکن سب سے پہلے  دوبارہ بھڑکانے  کو  الٰہی تقاضا سے خود ساختہ آگ  اخلاقی بلندی کے  اور  ترقی   مسلسل 

 طنی کے طور پر تشخیص کرتی ہے: جلاو 

 لا پھر اک بار وہی بادہ و جام اے ساقی 

 ( ٣ہاتھ آ جائے مجھے میرا مقام اے ساقی ) 

ش کے ساتھ حل کرتی ہے، جمود کو علم و تحقیق علامہ اقبال ک  شاعری روحانی جہت ک تکمیل کرتے ہوئے،  امت کے فکری جمود کو یکساں جوش و خرو

اسلام ک تاریخی میراث سے غداری کے طور پر پیش کرتی ہے۔ اپنی شاعری می، وہ اس بات ک وضاحت کرتے ہیں کہ کس  کے گہوارہ کے طور پر  

رکھنے کے حق می نئے خیالات ک تلاش   طرح مسلم امت، سنہری دور می سائنسی اور فلسفیانہ ترقیوں می سب سے آگے تھی، قدیم متون کو یاد

ور مخالف دانشوری کے خول می پیچھے ہٹ گئی۔ آپ ک یہ فکری بے خوابی، جدت کے خوف سے پیدا ہوتی ہے، سے گریز کرتے ہوئے، تقلید ا

پیدا ہوتا ہے جو امت کو سائنس،  جہاں قائم شدہ عقائد سے کسی بھی انحراف کو شک ک نگاہ سے دیکھا جاتا ہے، جس سے تخلیقی صلاحیتوں می خلل  

اور انسانیت می عصری گفتگو   دہ اثرات پر روشن ڈالی، جس نے  فنون  می حصہ ڈالنے سے روکتی ہے۔ اقبال نے نوآبادیاتی نظام تعلیم کے نقصان 

نے می ناکام رہے، جس کے نتیجے مغربی نصاب کو مسلط کیا جس نے مسلمانوں کو ان کے اپنے فکری ورثے سے دور کر دیا اور تنقیدی سوچ پیدا کر

 رمیان پھنس گئی  جو نہ تو اسلامی حکمت سے پوری طرح جڑی ہوئی ہے اور نہ ہی جدید طریقہ کار می ماہر ہے: می ایک ایسی نسل دو جہانوں کے د

 گلا تو گھونٹ دیا اہلِ مدرسہ نے ترا 

 اللہ‘)
َ
 ( ۴کہاں سے آئے صدا ’لاَ الِٰہَ الِاا

تنقید کرتے ہیں نہ کہ رد ک وجہ سے بلکہ انضمام ک عینک کے  اور سائنس کے ساتھ جڑنے می امت ک ہچکچاہٹ پر    فکار مغربی فلسفہان کے شاعرانہ ا 

نے می۔  ذریعے، یہ دلیل دیتے ہیں کہ حقیقی ترقی خارجی علم کو اسلامی اصولوں کے ساتھ ہم آہنگ کرنے می مضمر ہے نہ کہ اندھا پن یا اندھا اپن 

تعلیم سوالوں کے مقابلے می مطابقت پر زور دیتی ہے، ایسے افراد پیدا کرتی    جمود کٹ تعلیم کے پھیلاؤ ک وجہ سے مزید بڑھ گیا ہے، جہاں مذہبی یہ  

ہے، جہاں امت    ہے جو جدید دور ک پیچیدگیوں کو حل کرنے کے لیے تیار نہیں ہیں۔ اقبال ک متشابہ حکایات می فکری زوال کا تعلق اعتماد ک کمی سے



 

 

 

  

 ء   2025،    3،شمارہ: 4جلد: 

 

122 
 

 

اجتہاد کے اس جذبے کو ترک کرتی ہے جو کبھی اسلامی قانون اور فکر ک موافقت پذیر تشریحات ک کمتری کے نوآبادیاتی بیانیے کو اندرونی بناتی ہے، 

 ( ٥اجازت دیتی تھی۔ )

ندگی اور سماجی برائیوں کا باعث بنتی ہے، جس سے  علامہ اقبال اسے ایک شیطانی چکر کے طور پر پیش کرتے ہیں، جہاں فکری قوت ک کمی معاشی پسما 

تقویت ملتی ہے۔ مزید برآں، امت کے الگ تھلگ قومی ریاستوں می تقسیم ہونے سے سرحدوں کے پار خیالات کے آزادانہ  اس جمود کو مزید 

ر فلکیات می پیش رفت ک سہولت فراہم تبادلے می رکاوٹ پیدا ہوئی ہے، ماضی کے باہم مربوط علمی ربط کے برعکس جنہوں نے ریاضی، طب او

 ک۔ 

امت کےسماجی جمودکس ایک اہم پرت کے طور پر پیش کرتے ہیں، جہاں وہ تقسیم سے ٹوٹی ہوئی امت ک تصویر کشی کرتے    اقبال اپنی شاعری  می

جی ہم آہنگی کے خاتمے پر افسوس کا اظہار کیا، اسے  ہیں۔جو امت ک اجتماعی طاقت اور ہم آہنگی کو نقصان پہنچاتا ہے۔ اپنی تخلیقات می اقبال نے سما

تی تفاوت، اور صنفی عدم توازن کے عروج سے منسوب کیا جو ابتدائی اسلام کے مساوات پسندانہ نظریات سے ہٹ چکے ہیں۔ یہ  فرقہ واریت، طبقا

امت پر تنگ وابستگیوں کو ترجیح دیتے ہیں، جس سے اندرونی  سماجی خرابی باہمی تعاون اور یکجہتی کے فقدان سے ظاہر ہوتی ہے، جہاں مسلمان وسیع تر  

اور تنازعت   نوآبادیاتی تقسیم  واضح کرتے ہیں کہ کس طرح  وہ  دور کر دیتے ہیں۔  توانائی کو تعمیری کوششوں سے  اور  وسائل  جو  پیدا ہوتے ہیں 

غریب، شہری اور دیہی آبادیوں کے درمیان دراڑیں گہری کیں، اس    حکمرانی ک پالیسیوں نے موجودہ طبقات کا استحصال کیا، سنی اور شیعہ، امیر اور

 ایک ایسی انتشار ک کیفیت کو برقرار رکھا جو امت کو بیرونی جوڑ توڑ کا شکار بناتی ہے:  طرح

 شور ہے، ہو گئے دنیا سے مسلماں نابود 

 ہم یہ کہتے ہیں کہ تھے بھی کہیں مسلم موجود!

  ہنودوضع می تم ہو نصاریٰ تو تمدان می

 یہ مسلماں ہیں! جنھیں دیکھ کے شرمائیں یہود

 بھی ہو، مرزا بھی ہو، افغان بھی ہو یوں تو سیّد 

 (٦تم سبھی کچھ ہو، بتاؤ تو مسلمان بھی ہو ) 

امت مسلمہ ک نصف  اقبال ک شاعری پدرانہ ڈھانچے پر تنقید کرتی ہے جو خواتین کو پسماندہ کرتی ہیں، تعلیم اور عوامی زندگی سے ان کے اخراج کو   

معاشرے می خواتین ک شرکت کو بااختیار بنانے ک پیشن گوئی ک مثال کے برعکس۔ مزید برآں، صلاحیت کو ضائع کرنے کے طور پر دیکھتے ہیں،  

وات کو جنم دیتا ہے، جہاں  بہت سے مسلم معاشروں می جاگیردارانہ نظام کا پھیلاؤ، جیسا کہ ان کے شاعرانہ خیالات می نمایاں کیا گیا ہے، عدم مسا

کنٹرول کرتی ہے، عوام کو غربت اور جہالت می چھوڑ کر، ناراضگی اور سماجی بدامنی کو فروغ دیتی ہے۔ یہ جمود    ایک چھوٹی اشرافیہ دولت اور طاقت کو

و    ایک ثقافتی قدامت پسندی سے جڑا ہوا ہے جو سماجی اصلاحات کے خلاف مزاحمت کرتا ہے، مذہبی ذمہ داریوں کے طور پر غلط نام والے رسوم 

، تعلیم اور خاندانی بہبود جیسے شعبوں می ترقی کو روکتے ہیں۔ اقبال ک تشریح می، امت کا سماجی تانے بانے پھٹا  رواج سے چمٹے ہوئے ہیں، جو صح 

نوں ک حالت زار کے تئیں بے حسی علمی بھائی  ہوا نظر آتا ہے، انفرادیت نے اجتماعی ذمہ داری ک جگہ لے لی ہے، اور دور دراز علاقوں می مسلما

 کو ختم کر رہی ہے۔ وہ شہری اور دیہی تقسیم ک طرف اشارہ کرتے ہیں، جہاں جدیدیت صرف چند ایک کو فائدہ پہنچاتی ہے:  چارے کے احساس

 اس می کیا شک ہے کہ محکم ہے یہ ابِلیسی نظام 



 

 

 

  

 ء   2025،      3،شمارہ: 4جلد: 

 

123 

ہ تر اس سے ہوئے خُوئے غلامی می عوام )

 

ت

 

ُخ
پ 

٧ ) 

می پھنس کر رہ جاتی ہے۔ علامہ اقبال ک شاعری ایک ایسی اصلاح کا مطالبہ کرتی ہے جو جس سے وسیع آبادی ترقی کے اوزار کے بغیر روایت پسندی   

 ان زخموں کو مندمل کرنے کے لیے توازن اور اتحاد کو بحال کرے۔ 

دمختاری اور عمل   کو سامراجی تسلط اور اندرونی استبداد کے سامنے اپنی خوسیاسی جمود ایک نمایاں موضوع کے طور پر ابھرتا ہے، جہاں اقبال امت

اور احتساب پر مبنی طرز حکمرانی ک مثا  اقبال نے بتایا ہے کہ کس طرح مسلم پالیسیاں، جو کبھی مشاورت  لیں  کھونے کے طور پر پیش کرتے ہیں۔ 

اور پیش بینی سے عری۔ یہ سیاتھیں، آمرانہ حکومتوں یا نوآبادیاتی کٹھ پتلیوں می انحطاط   سی جڑت متحرک قیادت ک  پذیر ہوئیں، حقیقی نمائندگی 

ور عوام سے عدم موجودگی سے پیدا ہوتی ہے، جہاں حکمران قومی یا فرقہ وارانہ مفادات پر ذاتی فائدے کو ترجیح دیتے ہیں، جس سے بدعنوانی، نااہلی ا

سی ڈھانچے کو ختم کر دیا اور غیر ملکی ماڈل پر روشن ڈالتے ہیں اور کہتے ہیں کہ استعمار نے مقامی سیارابطہ منقطع ہوجاتا ہے۔ آپ استعمار کے اثرات  

 متحد: مسلط کیے جو اسلامی اقدار کے ساتھ ہم آہنگ ہونے می ناکام رہے، جس کے نتیجے می مخلوط نظام نہ تو بااختیار ہو سکتے ہیں اور نہ ہی 

 شا ہو جلالِ پادشاہی ہو کہ جمہوری تما

ری )

 

یز
گی

 

ت  
چ

 ( ٨جُدا ہو دِیں سیاست سے تو رہ جاتی ہے 

ار رکھتا  اقبال امت ک محکومیت کو قبول کرنے پر تنقید کرتے ہیں، اسے ایک نفسیاتی شکست کے طور پر دیکھتے ہیں جہاں ابتری کا خوف جمود کو برقر

ے   قومی ریاستوں می تقسیم نے سیاسی طاقت کو مزید ٹکڑے ٹکڑہے، خود ارادیت ک تحریکوں کو ابھرنے سے روکتا ہے۔ پہلی جنگ عظیم کے بعد

تشریح کرتے ہوئے،    کر دیا، کیونکہ قوم پرستی نے اسلامی ہمہ جہتی  ک امنگوں کو زیر کیا، علمی سطح پر اجتماعی سودے بازی کو کمزور کیا۔ اپنے کاموں ک

جو ظلم اور استحصال کے    ، جو فعال شہریوں کے بجائے غیر فعال موضوع بنے ہوئے ہیں،اقبال عوام می سیاسی تعلیم ک کمی ک طرف اشارہ کرتے ہیں 

ں غیر مسلم دور کو جاری رکھے ہوئے ہیں۔ یہ جمود علاقائی تنازعت اور معاشی انحصار جیسے اہم مسائل کو حل کرنے می ناکامی سے ظاہر ہوتا ہے، جہا 

اتحاد طویل مدتی خو اور فکری  دمختاری کو نقصان پہنچاتا ہے۔ مزید برآں، جابرانہ حکومتوطاقتوں کے ساتھ قلیل مدتی  رائے  ں کے تحت اختلاف 

شاعری  آزادی کو دبانا سیاسی اختراعت کو دباتا ہے، جس سے امت بین الاقوامی سفارت کاری اور داخلی اصلاحات کے لیے تیار نہیں ہے۔ اقبال ک  

ف واپسی ک ضرورت ہے، جمود کو ء کے لیے شوریٰ )مشاورت( اور عدل )انصاف( کے اصولوں ک طراس بات پر زور دیتی ہے کہ حقیقی سیاسی احیا

 بااختیار حکمرانی کے لیے ایک تحریک می تبدیل کرنا۔ 

 ک گئی  اقبال امت کے ارکان ک روزمرہ زندگی می جمود کے مظاہر کو واضح طور پر بیان کرتے ہیں، جس می وسیع کمی بیشی اور مایوسی ک تصویر کشی

ن   ایک روزمرہ کے معمولات می تبدیل ہوتی ہے جس کا نشان خالی رسومات اور اخلاقی اطمین ہے۔  وہ بیان کرتے ہیں کہ کس طرح روحانی سستی

عمل   سے ہوتا ہے، جہاں افراد اپنے اخلاقی مضمرات کو داخل کیے بغیر نماز اور روزے ک حرکات سے گزرتے ہیں، جس سے ذاتی اور پیشہ ورانہ طرز

اور اخلاقی خرابیا ر زندگی بھر  ں پیدا ہوتی ہیں۔ فکری طور پر، یہ جمود غیر متجسس ذہنوں، سطحی علم کے ساتھ مواد اومی بڑے پیمانے پر منافقت 

 رہ  سیکھنے کے خلاف مزاحم ک صورت می ظاہر ہوتا ہے، جس کے نتیجے می ایک ایسی افرادی قوت پیدا ہوتی ہے جو مہارتوں اور اختراعت می پیچھے

خاندانی تعلقات کمزور   عث بنتی ہے۔ سماجی طور پر، ٹوٹ پھوٹ ظاہر ہوتی ہے، جہاں غربت اور ہجرت کے دباؤ میجاتی ہے، جو معاشی پسماندگی کا با

 پڑ جاتے ہیں، اور سماجی میل جول تعاون اور اعتماد ک بجائے شک اور حسد سے داغدار ہوتے ہیں۔  

 



 

 

 

  

 ء   2025،    3،شمارہ: 4جلد: 

 

124 
 

 

 روزمرہ کا جمود دیکھا جاتا ہے جو شہری مصروفیت ک حوصلہ شکنی کرتا ہے: سی طور پر، بے حسی، بدعنوانی، اور بے اختیاری کے عمومی احساس می سیا

 اک معیشت اور سَو اُفتاد ہے  اس جہاں می

وح کیا اسُ دیس می اس فکر سے آزاد ہے؟ 
ُ
 ر

 کیا وہاں بجلی بھی ہے، دہقاں بھی ہے، خرمن بھی ہے؟ 

  رہزن بھی ہے؟ )

ئ

ہ

 

یش
ی
 ( ٩قافلے والے بھی ہیں، اند

ثقافتی اعتماد می کمی ک عکاسی کرتے ہیں۔    معاشروں می آرٹ، ادب اور میڈیا اکثر غیر ملکی رجحانات ک نقل کرتے ہیں، جو کہاقبال کے بقول مسلم 

  ۔ صح اور تعلیم می، بچوں کو پرانا نصاب پڑھایا جاتا ہے جو تنقیدی سوچ سے زیادہ حفظ پر زور دیتا ہے، نسلوں کو اعتدال پسندی کو دوام بخشتا ہے

جی مسائل جیسے نشے اور ذہنی صح کے لیے ناکافی ردعمل ہوتا  سما  فلاح و بہبود کے نظام کو نظر انداز کیا جاتا ہے، جمود ک وجہ سے وبائی امراض اور

ندگی کے  ہے۔ معاشی طور پر، قیمت می اضافے کے بغیر وسائل کے حصول پر امت کا انحصار اس چیز ک مثال دیتا ہے، قوموں کو قرضوں اور پسما

 چکروں می پھنسا دیتا ہے۔ 

وہ اسلام کے بنیادی حصے می واپسی کا تصور کرتے ہیں، جہاں قا  اقبال ایمان کے احیاء کے ذریعے روحانی جمود پر بو پانے کا تصور پیش کرتے ہیں۔ 

می پھیل جاتی ہے۔ یہ حیات نو،  خودی   روحانیت صرف مساجد تک محدود نہیں ہے بلکہ مقصد اور لچک کے احساس کو پروان چڑھاتے ہوئے ہر عمل

جو افراد کو اپنی الہی صلاحیتوں کو پہچاننے اور فضیلت کے لیے کوشش کرنے کے حق می بے حسی کو  ،  یا خود پسندی کو فروغ دینے سے شروع ہوتا ہے

 : اقبال کے نظریہ خودی ک وضاحت  می خلیفہ عبدالحکیم لکھتے ہیں  مسترد کرنے ک ترغیب دیتا ہے۔

وصال می انسانوں سمیت    ’’ اقبال کا خدا انسان ک خودی ک پرورش چاہتا ہے ااور  یہ نہیں چاہتا کہ اس کے

  کہ اس کے مظہر سے وصال پیدا  

ئ

ی
 

باقی ساری کائنات گم ہو جائے۔ خدا کے وصل کے معنی یہ ہونے چاہ

سا ذات کے  اور خلوت  ہے  بھی  علم صفات  کا  اس  ساتھ  کے  ذات  ک  بھی ہو۔خدا  تھ  جلوت صفات 

 ( ١٠ہے۔‘‘)

وی مصروفیات کو مربوط کرتی ہے، مادی کامیابی کو اس کے مخالف ک بجائے روحانی صح  دنیااقبال کے خیالات ایسی روحانیت کو فروغ دیتے ہیں جو   

یتا ہے کہ وہ اپنی تقدیر ک ذمہ داری قبول کے مظہر کے طور پر دیکھتے ہیں۔ توحید کو اتحاد اور عمل ک دعوت سے تعبیر کرتے ہوئے، وہ امت پر زور د

 شاعری ایک اصلاح شدہ تصوف ک وکالت کرتی ہے جو تصوف کو سماجی ذمہ داری کے ساتھ متوازن ک  کرتے ہوئے تقدیر سے بالاتر ہو جائیں آپ

ں کو ایسے رہنما بننا چاہئے جو کنٹرول کے  کرتی ہے، فرار سے گریز کرتے ہوئے بیرونی اصلاح کے لیے اندرونی امن کو بروئے کار لاتی ہے۔ پادریو

فروغ دیتے ہیں جو ظلم کے خلاف جرات ک تحریک کرتا ہے۔ اس طریقہ کے ذریعے، روحانی جمود ایک    کوبجائے بااختیار بناتے ہیں، ایسے عقیدے  

 متحرک توانائی می بدل جاتا ہے، جو امت کو اخلاقی اور اخلاقی بلندیوں ک طرف لے جاتا ہے: 

 دی سے اس طلسمِ رنگ و بُو کو توڑ سکتے ہیں خو

 
ی َ
و سمجھا نہ م

ُ

 

 ( ١١ سمجھا )یہی توحید تھی جس کو نہ ن

ہ اجتہاد کے  اقبال کے متشابہ شاعرانہ افکار امت کے اندر تحقیقات اور ترکیب کے شعلے کو جلا کر فکری جمود کو دور کرنے کا خاکہ فراہم کرتے ہیں۔ و 

، روایت کو جدیدیت  ہے  لت کرتا ہے، اسلامی متون ک تازہ تشریحات کو عصری تقاضوں سے نمٹنے ک اجازت دیتادروازے دوبارہ کھولنے ک وکا 



 

 

 

  

 ء   2025،      3،شمارہ: 4جلد: 

 

125 

دیتا کے ساتھ ملاتا ہے۔ تعلیمی اصلاحات مرکزی حیثیت رکھتی ہیں، نصاب کے ساتھ جو تنقیدی سوچ، سائنسی تجسس، اور فلسفیانہ گہرائی کو فروغ  

پل کے طور پر تصور کرتے  ن   علم دونوں سے حاصل ہوتا ہے۔ خلاصہ یہ کہ اقبال علماء کو مشرق اور مغرب کے درمیا ہے، جو اسلامی ورثے اور علمی

ڈا  اپن حصہ  امت علمگیر ترقی می  کو یقینی بناتے ہیں کہ  بات  اس  اپنتے ہوئے،  کو  رفت  فائدہ مند پیش  مادیت پر تنقید کرتے ہوئے  لے۔  ہیں، 

  ہیں:دیکھتےک حوصلہ افزائی کرتے ہوئے، وہ فکری احیاء کو معاشی اور تکنیکی آزادی کے طور پر  سائنس اور آرٹس می تحقیق

 مُرشد ک یہ تعلیم تھی اے مسلمِ شوریدہ سر 

نیا می سامانِ سفر
ُ
 لازم ہے رہرو کے لیے د

 اور فرماتے ہیں: 

ور می تعلیم ہے امراضِ مِلّت ک دوا 
َ
 اس د

 ( ١٢مثلِ نیشتر)ہے خُونِ فاسد کے لیے تعلیم 

داری کو فروغ دینے کے ذریعے   اور اجتماعی ذمہ  وہ فرقہ  سما اقبال اتحاد، مساوات  کا خاکہ پیش کرتے ہیں۔  دور کرنے ک حکمت عملیوں  جی جمود کو 

ورثے پر زور دیتے ہیں۔ صنفی  وارانہ تقسیم کو مکالمے اور مشترکہ اقدار کے ذریعے ختم کرنے کا مطالبہ کرتے ہیں، اختلافات پر امت کے مشترکہ  

 نے کے ساتھ، ان ک پوشیدہ صلاحیتوں کو اجاگر کرنا بھی ازحد ضروری ہے: بنا مساوات اہم ہے، تعلیم اور شرکت کے ذریعے خواتین کو بااختیار

 تہذیبِ فرنگی ہے اگر مرگِ امُومت 

 ہے حضرتِ انساں کے لیے اس کا ثمر موت

 ک تاثیر سے زن ہوتی ہے نا

ِ

 زن جس عِل

 نظر موت 
ِ
 کہتے ہیں اسُی علم کو ارباب

درسۂ زن 
َ
 بیگانہ رہے دِیں سے اگر م

ر موت )  ہے عشق و محبّت

 

ُ
 

 و ہ

ِ

 ( ١٣کے لیے عِل

وٹوں کو اقبال کے نظریات سماجی انصاف کو فروغ دیتے ہیں، وسائل ک منصفانہ تقسیم اور اسلامی اصولوں سے متاثر فلاحی نظام کے ذریعے طبقاتی رکا  

تنہائی سے نمٹنے کے لیے۔  وہ ایک ایسے    ورتے ہیں۔ امت کے اقدامات کو انفرادیت ک جگہ لے لینی چاہیے، باہمی امداد کے ذریعے غربت اختم کر

و رواج جدید ضروریات کو پورا کرنے کے لیے تیار ہوتے ہیں، اخلاقی بنیادوں کو محفوظ رکھتے ہوئے    معاشرے کا تصور پیش کرتے ہیں جہاں رسم 

 ہنگی ک ترقی می بدل دیتا ہے۔ آ نہ روایات کو بہاتے ہیں۔ یہ سماجی احیاء امت کے تانے بانے کو مضبوط کرتا ہے، جمود کو ہمجابرا

ک وکالت  اقبال  مشاورت اور انصاف کے اسلامی نظریات پر مبنی جمہوری طرز حکمرانی کے ذریعے نشاۃ ثانیہ ک تجویز پیش کرتے ہیں۔ وہ ایسی قیادت 

سے ماورا ہو، علمی معاملات می امت کو ں   جو عوام ک خدمت کرے، جوابدہ اور تصوراتی، بدعنوانی سے پاک ہمہ گیر تعاون قومی سرحدوکرتے ہیں 

نحصاری  متحد کرے۔ شہریات می تعلیم شہریوں کو بااختیار بناتی ہے، فعال شرکت اور اصلاحی تحریکوں کو فروغ دیتی ہے۔ اقبال کے تصور می خود ا 

ہے۔ سیاسی بیداری کو پروان چڑھانے سے، جمود    کے ذریعے استعمار کے خلاف مزاحمت، ثقافتی اقدار ک عکاسی کرنے والے اداروں ک تعمیر شامل

 بااختیار خود مختاری اور بین الاقوامی اثر و رسوخ می تبدیل ہوتا ہے۔ 



 

 

 

  

 ء   2025،    3،شمارہ: 4جلد: 

 

126 
 

 

 ایک ایسی اندرونی قوت کے طور پر پیش کرتے ہیں جو افراد کو ان ک صلاحیتوں  اقبال کے نزدیک خودی جمود ک تمام شکلوں کا تریاق ہے۔ وہ خودی کو

اور عمل شامل  ر  کے لیے بیدا و ضبط  کرتی ہے، خود مختاری کے لیے تابعداری کو مسترد کرتی ہے۔ مختصراً، خودی ک کاشت می خود ک عکاسی، نظم 

بلہ کرتا ہے۔ خودی نشاۃ ثانیہ کا انجن بنتا ہے، امت کو جمود سے متحرک کرنے ک طرف  ہے۔ یہ خود کو الہی مقصد سے جوڑ کر روحانی بے حسی کا مقا

 ہے۔ اقبال اجتہاد کو جدت پسندی کے ایک آلے کے طور پر استعمال کرتے ہوئے، قدامت پسند زنجیروں سے آزاد ہونے پر زور دیتے  تالے جا 

 ہیں۔اقبال نے اس سلسلے می ایک مقالہ بھی پیش کیا: 

فی الاسلام“ کے عنوان سے پیش کیا جس ک نقول  د  ء کو قطب البلاد لاہور می انھوں نے اپن فکر انگیز مقالہ”الاجتہا١٩٢۴دسمبر  ١٣تناظر می”اسی  

 (۔ ١۴انھوں نے برصغیر  کے مختلف اہلِ دانش ک خدمت می ارسال کیں “)

پر   وفادار موافقت کے طور  دور کرتا ہے۔  وہ اجتہاد کو بدعت کے طور پر نہیں بلکہ  کو  ذریعے جمود  تصور کرتے ہیں، کیونکہ اجتہاد تخلیقی حل کے 

 یات کے ساتھ مشغول ہونے ک ترغیب دے کر، اجتہاد امت کے فکری منظر نامے کو زندہ کرتا ہے، مطابقت کو یقینی بناتا ہے: نظر علموں کو علمی

 ہند می حکمتِ دیں کوئی کہاں سے سیکھ 

 نہ افکارِ عمی  نہ کہیں لذّتِ کردار،

 حلقۂ شوق می وہ جُرأتِ اندیشہ کہاں 

 آہ محکومی و تقلید و زوالِ تحقیق! 

 د بدلتے نہیں، قُرآں کو بدل دیتے ہیں خو

یہ ا نِ حرم بے توفی!
وئے کس درجہ فقی ُ

 
 ہ

 ان غلاموں کا یہ مسلک ہے کہ ناقص ہے کتاب

ھا تی نہیں مومن کو غلامی کے طریق!

سِک

 کہ 

(١٥) 

 کیا جا سکے۔اقبال  کے نزدیک اسلام  آہنگپرستی سے بالاتر ہونے پر زور دیتے ہیں تا کہ اندرونی اور بیرونی تقاضوں سے امت مسلمہ کو ہم  اقبال قوم  

جائز  رہنا  ذاتی مفاد کے لیے  چپکے  اپنے  کر  کو وطن پرست بن  اسلام ہے۔مسلمانوں  ہی  کو چھوڑنا  الوطنی  ہے مگر مقاصد کے لیے وطن    می حب 

 ۔اقبال فرماتے ہیں: نہیں

بھی بت پرستی ک ایک نازک صورت   ”اسلام کا ظہور  بت پرستی کے خلاف ایک احتجاج ک حیثیت رکھتا ہے۔وطن پرستی

 (۔ ١٦ہے“)

وں سے ہٹ کر دیکھا۔اقبال کے نزدیک اسلام کا بنیادی مقصد انسانیت ک زندگی می ایسا انقلاب   

 

ی
لانا  جس  اقبال نے اسلام کو مذہب ک روایتی تعری

 کرے۔اقبال رقم طراز ہیں:   سے اس ک قومی اور نسلی نقطہ نگاہ می تبدیلی  پیدا  کر کے اسے انسانی ضمیر ک تخلیق

یا   ہے  ارادی  ہی  نہ  نہ نسلی ہے  قومی ہے  نہ  دین  کہ  دیا  یہ پیغام  کو سب سے پہلے  انسان  نوع  بنی  تھا جس نے  اسلام ہی  ”یہ 

 ( ١٧ہے اور اس کا مقصد باوجود تمام فطری امتیاز علم بشریت کو متحد و منظم کرنا ہے۔“)پرائیویٹ بلکہ خالصتاً انسانی 



 

 

 

  

 ء   2025،      3،شمارہ: 4جلد: 

 

127 

خود  حانی، فکری اور عملی مہارتوں کو مربوط کرتی ہے، نوجوانوں کو قیادت کے لیے تیار کرتی ہے۔  اقبال جمود کا مقابلہ کرنے کے لیے معاشی  رو تعلیم  

 ک عکاسی کے لیے فنون اور ادب کو زندہ کرتے ہوئے ثقافتی بیداری بہت ضروری ہے۔   انحصاری پر زور دیتے ہیں۔ اسلامی اقدار

 ختم کرنے کے لئے اقبال ک شاعری تشخیص اور نسخہ دونوں کا کام کرتی ہے۔ روحانی، فکری، سماجی اور سیاسی جہتوں پر طویل غور و  کو  امت کے جمود

 کے ذریعے حیات نو ک راہیں طے کرتے ہوئے جڑت ک گہرائیوں کو روشن کرتے ہیں۔ وہ بے  فکر کے ذریعے اقبال خودی، اجتہاد، اتحاد اور تعلیم

مقصد عمل می تبدیلی ک ترغیب دیتے ہیں۔ اقبال کے نزدیک جمود امت مسلمہ کے زوال ک ایک بڑی وجہ ہے۔ اقبال ک شاعری می  با  حسی سے

ن اپنی زندگی می جمود کو ترک نہیں کریں گے وہ کبھی بھی ترقی ک راہ پر گامزن نہیں ہو  واضح طور پر کہا گیا ہے کہ عملی زندگی  می جب تک مسلما

   گے۔اقبال ک شاعری   سے ہمیں معلوم ہوتا ہے کہ ماضی می امت مسلمہ کے عروج ک بڑی وجہ جمود کا تدارک ہی تھا۔  سکیں

 ٭٭ ٭٭٭٭٭٭٭٭٭٭٭٭٭٭٭٭٭ 

 جات  حوال   

 ۴٥-٣١ء، ص  ٢٠٢٥،مارچ ۴(١ش)، جذبہ شکست خوردگی اور اقبال"،مشمولہ : تحقیقات، مدیر:ڈاکٹ عرفان توحید۔ عصفہ اکب، ڈاکٹ محمد اصغ سیال،"نسلِ نو:  ١

 ٧٣٨ء،ص ٢٠١٨۔  ڈاکٹ علامہ محمد اقبال،"کلیاتِ اقبال اردو"،سنگ میل پبلی کیشنز،لاہور، ٢

 ٣٥١ء،ص٢٠١٨ ۔ ڈاکٹ علامہ محمد اقبال،"کلیاتِ اقبال اردو"،اقبال اکادمی پاکستان ،لاہور،٣

 ٣٧٧ ص۔ ایضا ۴

 ۴٥-٣١ء، ص  ٢٠٢٥،مارچ ۴(١: جذبہ شکست خوردگی اور اقبال"، مشمولہ : تحقیقات، مدیر:ڈاکٹ عرفان توحید ،ش)نو۔ عصفہ اکب، ڈاکٹ محمد اصغ سیال،"نسلِ ٥

 ٢٣٢ء،ص ٢٠١٨۔ ڈاکٹ علامہ محمد اقبال،"کلیاتِ اقبال اردو"،اقبال اکادمی پاکستان،لاہور ، ٦

 ٧٠۴ ص۔ ایضا ٧

 ٣٧۴ ص۔ ایضا ٨

 ٧٠ ص۔ ایضا ٩

 ٣٢۴ء،ص١٩٧٧’فکر اقبال‘‘، ایجوکیشنل بک ہاؤس، مسلم یونی ورسٹی مارکیٹ،علی گڑھ، ’ ۔ڈاکٹ خلیفہ عبدالحکیم ،١٠

 ٣٥٩ء ،ص٢٠١٨۔ ڈاکٹ علامہ محمد اقبال،"کلیاتِ اقبال اردو"، اقبال اکادمی پاکستان،لاہور ، ١١

 ٢٧٢ ص۔ ایضا ١٢

 ٦٠٨ ص۔ ایضا ١٣

 ۴٠ء،ص٢٠١٨ت(“، مرتبین: ڈاکٹ ایوب صابر، محمد سہیل عمر ، اکادمی پاکستان،لاہور، لا۔علامہ محمد اقبال ،”علامہ اقبال کا تصور اجتہاد) مجموعہ مقا١۴

 ٥٣۴ء، ص٢٠١٨۔ ڈاکٹ علامہ محمد اقبال،"کلیاتِ اقبال اردو"،اقبال اکادمی پاکستان،لاہور ، ١٥

 ٨٣،صء١٩٨٣اقبال،”شذرات فکر اقبال“،مترجم:ڈاکٹ افتخار احمد صدیقی ، مجلس ترقی ادب،لاہور، ۔محمد١٦

 ٢٢٣ء،مرتبہ:لطیف احمد خان شیروانی،ص١٩٨۴۔علامہ محمد اقبال،”حرف اقبال“، علامہ اقبال اوپن یونی ورسٹی،اسلام آباد،١٧

 

 

 ٭٭٭٭٭٭٭٭٭٭٭٭ ٭٭٭٭٭٭٭ 

 



 

 

 

  

 ء   2025،    3،شمارہ: 4جلد: 

 

128 
 

 

Roman Havalajat 
1.Asfa Akbar,Dr.Asghar Sial,"New Generation: The spirit of defeat and 

Iqbal",Tahqeeqat,Editor:Dr.Irfan Toheed,S(1),March2025.P:31.45 

2.Dr.Allama  Muhammad Iqbal,"Kulyat-e-Iqbal Urdu",Sangemeel Publications,Lahore, 

2018,P:738 

3. Dr.Allama  Muhammad Iqbal,"Kulyat-e-Iqbal Urdu",Iqbal Acadmy Pakistan,Lahore, 

2018,P:351 

4. Ibid,P:377 

5. Asfa Akbar,Dr.Asghar Sial,"New Generation: The spirit of defeat and 

Iqbal",Tahqeeqat,Editor:Dr.Irfan Toheed,S(1),March2025.P:31.45 

6. Dr.Allama  Muhammad Iqbal,"Kulyat-e-Iqbal Urdu",Iqbal Acadmy Pakistan,Lahore, 

2018,P:232 

7. Ibid,P:704 

8. Ibid,,P:374 

9. Dr.Allama  Muhammad Iqbal,"Kulyat-e-Iqbal Urdu",Iqbal Acadmy 

Pakistan,Lahore,2018,P:70 

10.Dr.Khalifa Abdulhakeem,"Fikr-e-Iqbal",Ali Garh:Muslim University,1977,P:324 

11. Dr.Allama  Muhammad Iqbal,"Kulyat-e-Iqbal Urdu",Iqbal Acadmy Pakistan,Lahore, 

2018,P:359 

12. Ibid, P:272 

13. Ibid, P:608 

14.Dr. Allama Muhammad Iqbal,"Allama Iqbal ka Tasawar-e-Ijtihad”, Acadmy Pakistan, 

Lahore, 2018, P:40 

15. Dr. Allama Muhammad Iqbal,"Kulyat-e-Iqbal Urdu”, Iqbal Acadmy Pakistan, Lahore, 

2018, P:534 

16.Dr. Allama Muhammad Iqbal,"Shuzrat Fikr – e- Iqbal”, Translator: Dr. Iftikhar Ahmad 

Sidique, Majlis Traqi Adab, Lahore,1983, P:83 

17.Allama Muhammad Iqbal,"Harf-e-Iqbal”, AIOU, Islamabad ,1985, P:223 

 


